
 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

1 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

INTERSECCIONALIDADE E EDUCAÇÃO CRÍTICA: 
por uma pedagogia interseccional 

Emerson José da Cunha 
Erisvaldo Pereira dos Santos 

Resumo 
O presente trabalho se ocupa da interseccionalidade e de sua relação com a educação crítica. Apresenta-se, 
inicialmente, o surgimento do termo interseccionalidade em Kimberlé Crenshaw. Em seguida, aborda-se o 
modo como Patrícia Hill Collins e Sirma Bilge lidam com a interseccionalidade como ferramenta analítica, 
propondo dois princípios organizacionais desse instrumento, a saber: interseccionalidade como investigação 
crítica, e interseccionalidade como práxis crítica. Trata-se ainda da aproximação desses dois princípios e da 
sinergia produzida entre eles, gerando um novo tipo de conhecimento. Mais que definir a 
interseccionalidade, pretende-se tomá-la como instrumento de análise das questões sociais presentes no 
campo educacional. Aborda-se, ainda, o que se compreende por educação crítica, invocando a compreensão 
de educação bancária, de Paulo Freire, para opor-lhe a uma educação que forme a pessoa para criticar, rejeitar 
e tentar corrigir desigualdades sociais. Por fim, relaciona-se interseccionalidade e educação crítica a fim de 
propor uma pedagogia interseccional, capaz de promover uma educação para a consciência crítica que 
enfrente a desigualdade e as injustiças sociais. 
Palavras-chave: interseccionalidade; educação crítica; pedagogia interseccional. 

INTERSECTIONALITY AND CRITICAL EDUCATION: 
for an intersectional pedagogy 

Abstract 
This paper approaches intersectionality and its relation with critical education. It initially presents the 
emergence of the term intersectionality as in Kimberlé Crenshaw. Then, it addresses how Patrícia Hill Collins 
and Sirma Bilge deal with intersectionality as an analytical tool by proposing two organizational principles 
of this instrument, namely: intersectionality as critical investigation and intersectionality as critical praxis. It 
also deals with the approximation of these two principles and the synergy produced between them, creating 
a new type of knowledge. More than defining what intersectionality is, the aim is, hereby, to use it as an 
instrument for analyzing social issues present within the educational field. It also presents what is 
understood by critical education, invoking Paulo Freire's understanding of banking education, to oppose it 
with an education that trains people to criticize, reject and try to correct social inequalities. Lastly, it relates 
intersectionality and critical education in order to propose an intersectional pedagogy that is capable of 
fostering education for critical consciousness, which, in turn, confronts social inequality and injustice. 
Keywords: intersectionality; critical education; intersectional pedagogy. 

INTERSECCIONALIDAD Y EDUCACIÓN CRÍTICA: 
por una pedagogía interseccional 

Resumen 
Este trabajo trata de la interseccionalidad y su relación con la educación crítica. Presenta, inicialmente, el 
surgimiento del término interseccionalidad en Kimberlé Crenshaw. Después se ocupa de la forma como Patrícia 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

2 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

Hill Collins y Sirma Bilge abordan la interseccionalidad como herramienta analítica, proponiendo dos 
principios organizacionales de este instrumento, es decir: la interseccionalidad como investigación crítica y 
la interseccionalidad como praxis crítica. Trata también del acercamiento de estos dos principios y la sinergia 
que se produce entre ellos, generando un nuevo tipo de conocimiento. Este texto no pretende discutir la 
definición de interseccionalidad, pero presentarla como instrumento de análisis de problemáticas sociales 
presentes en el ámbito educativo. También presenta lo que se entiende por educación crítica, invocando la 
comprensión de Paulo Freire de educación bancaria, para oponerla a una educación que capacite a las personas 
para criticar, rechazar y tratar de corregir las desigualdades sociales. Finalmente, relaciona interseccionalidad 
y educación crítica a fin de proponer una pedagogía interseccional que sea capaz de promover una educación 
para una conciencia crítica que enfrente la desigualdad y la injusticia social. 
Palabras clave: interseccionalidad; educación crítica; pedagogía interseccional. 

INTRODUÇÃO 

Interseccionalidade é um termo famoso no campo das ciências sociais. Não falta produção 
acadêmica que trate desse assunto. Inúmeros artigos, dissertações, teses, livros, ensaios, cursos e 
outros tipos de produção intelectual aprofundam essa temática e colaboram para melhorar a 
compreensão desse termo. Além da academia, ativistas de movimentos sociais, militantes políticos, 
profissionais e defensores das mais variadas causas adotam esse termo em suas lidas e lutas. 

No presente trabalho apresenta-se, inicialmente, a reflexão realizada por Kimberlé 
Crenshaw ao cunhar o termo interseccionalidade. Em seguida, partindo da reflexão de Patrícia Hill 
Collins e Sirma Bilge, reflete-se sobre dois princípios organizacionais da interseccionalidade, a 
saber: interseccionalidade como investigação crítica e interseccionalidade como práxis crítica. 
Trata-se ainda da aproximação desses dois princípios e da sinergia produzida entre eles, gerando 
um novo tipo de conhecimento. Mais que definir o que é a interseccionalidade, pretende-se tomá-
la como instrumento de análise das questões sociais. 

Depois da apresentação desses modos de compreensão da interseccionalidade, faz-se, neste 
artigo, uma reflexão sobre o que é uma educação crítica para, em seguida, relacionar a 
interseccionalidade a esse tipo de educação. A fim de dizer o que se compreende por educação 
crítica, invoca-se a compreensão de educação bancária, de Paulo Freire, para opor-lhe a uma educação 
que forme a pessoa para criticar, rejeitar e tentar corrigir as desigualdades sociais oriundas das 
injustiças sociais. 

A interseccionalidade, compreendida como investigação crítica e como práxis crítica, pode 
colaborar com a educação crítica. E esse modelo educacional - compreendido como formação de 
sujeitos capazes de perguntar, criticar e rejeitar as desigualdades sociais e propor intervenção para 
a promoção da justiça social - pode contribuir com a interseccionalidade. É nessa relação dialógico-
sinérgica que identificamos uma pedagogia interseccional. 

KIMBERLÉ CRENSHAW E O CONCEITO INTERSECCIONALIDADE 

A maior parte da produção histórico-literária que trata da interseccionalidade atribui seu 
surgimento ou o início de seu uso oficial à acadêmica jurista afro-americana Kimberlé Crenshaw, 
atribuindo-lhe o mérito de ter proposto o termo. No entanto, alguns estudiosos defendem que a 
ideia da interseccionalidade, bem como seu uso ou prática, já estava presente nas atividades de 
movimentos feministas negros existentes antes da teorização de Crenshaw. Segundo Patrícia Hill 
Collins (2017, p. 08): “[...] as narrativas contemporâneas relativas à emergência da 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

3 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

interseccionalidade ignoram, com frequência, a relação desta com as políticas feministas negras dos 
anos 1960 e 1970 nos Estados Unidos”. Movimentos sociais estadunidenses do século XX, 
sobretudo os que reuniam mulheres negras em torno de suas causas, realizavam reflexões e ações 
concretas fortemente marcadas por características da interseccionalidade. Estavam na vanguarda 
do pensamento e da prática interseccional, ainda que não utilizassem o referido conceito.  

Em 1989, Kimberlé Crenshaw publicou o artigo Demarginalizing the intersection of race and sex: 
A black feminist critique of antidiscrimation doctrine, feminist theory and antiracist politics.1 A partir dessa 
produção intelectual, a academia legitimou aquele conhecimento, previamente existente na prática 
dos movimentos sociais, que enxergava raça, classe e gênero como categorias sobrepostas e 
intimamente relacionadas. “Ao aceitar um nome para o campo, que foi afastado de sua origem nos 
movimentos sociais e seus praticantes, esses atores ajudaram a legitimá-lo” (Collins, 2017, p. 10). 
Assim sendo, a jurista negra supracitada, ao cunhar o termo interseccionalidade, está historicamente 
localizada no momento em que a ideia surgida na prática ativista de movimentos sociais se 
aproxima dos esforços intelectuais acadêmicos e deles passa a ser elemento considerado 
importante. 

Ao propor o termo interseccionalidade, Kimberlé Crenshaw se dispõe a responder criticamente 
às análises feministas e antirracistas que padronizavam as experiências de indivíduos diferentes, 
vítimas de opressões de raça e gênero. As referidas análises - ao lidar com o machismo e o racismo, 
em tendência essencialista - consideravam a experiência da mulher e a experiência negra distintamente. 
Nessa perspectiva, o feminismo tradicional comportava uma compreensão essencializada e 
universal do ser mulher e o grupo antirracista englobava a pessoa negra também de modo 
homogeneizado, sem qualquer especificidade. Assim, uma mulher negra sofria opressão de gênero 
por se enquadrar na experiência da mulher, e opressão de raça por caber também na experiência negra. 
No entanto, as duas formas de opressão eram consideradas separadamente. Tratava-se de uma 
somatória de opressões distintas. Crenshaw (1989, p. 140, tradução nossa) fala de “[...] soma de 
racismo e sexismo”. 

Para a propositora do termo, além da falta de especificidade que considere as duas formas 
de opressão como sobrepostas e não distintamente, as análises que separam as duas experiências não 
respondem totalmente ao problema enfrentado pela mulher negra e se mostram demasiado 
reducionistas, pois partem da perspectiva de indivíduos privilegiados no interior do próprio grupo 
oprimido. Assim afirma Crenshaw (1989, p. 140, tradução nossa): “[...] nos casos de discriminação 
de raça, ela tende a ser vista na perspectiva dos negros privilegiados no que se refere ao sexo ou à 
classe; nos casos de discriminação de gênero, centra-se em mulheres privilegiadas no que se refere 
à raça e à classe”. Nesse sentido, a experiência da mulher é aquela vivida pela mulher branca da classe 
alta, e a experiência negra relaciona-se àquela experimentada pelo homem negro também de classe 
alta. Todo sujeito oprimido por raça ou toda mulher oprimida por gênero são encaixados nessas 
experiências, universalmente consideradas, como se todo indivíduo oprimido por raça ou toda 
mulher oprimida por sexo, sofressem, dentro de cada grupo específico, igualmente o mesmo tipo 
de opressão. Observa-se que as análises das opressões concretas não são particularmente 
consideradas e ficam reduzidas a características essencialistas que não expressam realmente a 
especificidade da opressão. 

E ademais, conforme a pensadora, a análise tradicional dessas experiências resulta da 
perspectiva de indivíduos privilegiados dentro de seus grupos oprimidos. A jurista estadunidense 

 
1 Desmarginalizando a intersecção de raça e sexo: uma crítica feminista negra à doutrina antidiscriminação, à teoria 
feminista e à política antirracista (tradução nossa). 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

4 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

propõe que a mulher negra sofre uma discriminação específica, por ser ao mesmo tempo mulher e 
negra. Ela não sofre opressão ora por ser mulher, ora por ser negra. É oprimida por ser 
simultaneamente mulher negra. 

As análises tradicionais não dão conta de que as mulheres negras sofrem dupla 
discriminação: não apenas como mulheres - uma vez que a empresa empregava mulheres - nem 
apenas como negras – pois também havia homens negros contratados. Elas foram discriminadas 
como mulheres negras, numa sobreposição de opressões. Esse cruzamento de opressões exige uma 
especificidade para seu tratamento, o que somente a interseccionalidade é capaz de oferecer. 

As teorias tradicionais não dão conta dessa questão porque tendem a homogeneizar e 
reduzir a questão da mulher e do negro, ignorando o que há de específico para a mulher negra. A 
interseccionalidade vê o cruzamento das opressões e evita o risco do reducionismo. Trazer à tona 
essa reflexão foi a empreitada de Kimberlé Crenshaw ao propor o termo interseccionalidade. 

PRINCÍPIOS ORGANIZACIONAIS DA INTERSECCIONALIDADE 

Interseccionalidade é um termo gerador de muitas interpretações. As teóricas Patrícia Hill 
Collins e Sirma Bilge, em nota de rodapé de seu livro Interseccionalidade, consideram que muitos são 
os modos que acadêmicos e acadêmicas se referem à interseccionalidade: uma perspectiva, um conceito, 
um tipo de análise, uma abordagem metodológica, um paradigma de pesquisa, uma variável mensurável e um tipo 
de dado, algo que experimentamos em nossa própria vida são alguns exemplos de como intelectuais de 
ambos os sexos se referem a essa ideia (Collins, Bilge, 2021, p. 64-65). Para além dessas tentativas 
mais teóricas de definição do que seja a interseccionalidade, não é fácil reunir sob um mesmo 
conceito a variada gama de ideias que surgem de uma rápida pesquisa desse termo no Google. 
Algumas palavras, no entanto, aparecem em quase todas as ideias que tentam definir esse termo, 
tais como: diálogo, conversa, coalizão, interação, solidariedade, transação, conexão, relacionalidade. 

As pesquisadoras em tela lidam com a interseccionalidade como ferramenta analítica e, 
dessa forma, compreende que ela pode se apresentar de modos variados e ser utilizada de diversas 
formas. No entanto, as pensadoras propõem dois princípios organizacionais da interseccionalidade 
que, se aproximados, geram uma sinergia entre eles, a saber: interseccionalidade como investigação 
crítica e interseccionalidade como práxis crítica. A sinergia oriunda desses dois princípios faz 
emergir a inter-relação entre pensamento e ação. A teoria e a prática podem produzir inúmeros 
benefícios por si só, sem serem consideradas mutuamente, mas juntas geram proveitos ainda 
maiores. “Um relacionamento sinérgico é um tipo especial de relacionalidade em que a interação 
de duas ou mais entidades produz um efeito combinado que é maior que as partes separadas” 
(Collins, Bilge, 2021, p. 53). Nesse sentido, toma-se o diálogo como um tipo de relação sinérgica 
produtora de conhecimento. Diálogo entre pessoas, diálogo entre realidades, diálogo entre 
pensamento e ação. É a partir dele que se pode pensar em uma epistemologia de conexão em 
oposição a uma teoria de conhecimento que se fundamenta na separação. Dialogar, nessa 
perspectiva, não é debater ideias contrárias, mas participar, ativamente, do processo de construção 
de saberes. 

A interseccionalidade como investigação crítica comporta um variado leque de 
possibilidades de análises e estudos mais aprofundados das estruturas e dos fenômenos sociais. 
Tomada como ferramenta de investigação crítica da sociedade, este conceito facilita a compreensão 
da vida e do agir humano, sobretudo, a partir das lutas das pessoas privadas de seus direitos, e 
torna-se um importante instrumento para unir teoria e prática, facilitando o fortalecimento de 
pessoas e comunidades. Conforme Collins e Bilge (2021, p. 56-57), 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

5 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

a primeira característica de quem trabalha nas intersecções consiste em usar as 
experiências e as lutas de grupos privados de direitos para ampliar e aprofundar o 
entendimento da vida e do comportamento humano. [...] A interseccionalidade não é 
simplesmente um método de fazer pesquisa, também é uma ferramenta de 
empoderamento das pessoas. 

Tomada como investigação crítica, a interseccionalidade constitui-se num modo de pensar 
crítico que se posiciona diante dos problemas sociais emanados das complexas desigualdades 
sociais e se esforça por superá-los. Trata-se de uma maneira de produção de ideias que conduz as 
pessoas à ação. Nesse sentido, pensar interseccionalmente é superar o binarismo teoria/prática; é 
desfazer a separação entre pensamento e ação. O pensamento crítico não está enclausurado no 
espaço acadêmico, nem o ativismo sociopolítico é exclusividade dos movimentos sociais. 

Patrícia Hill Collins fala em ativismo intelectual na tentativa de unir o espaço acadêmico à luta 
sociopolítica, sem restringir a intelectualidade ao exercício teórico da academia. Para isso, Collins 
propõe a desconstrução do conceito de intelectual. Nas palavras da própria pensadora: “Nem todas 
as intelectuais negras foram escolarizadas. Nem todas as intelectuais negras são do meio 
acadêmico” (Collins, 2019, p. 52). E defende a ideia de que “[...] fazer um trabalho intelectual do 
tipo pensado pelo feminismo negro requer um processo de luta autoconsciente em favor das 
mulheres negras, independente do lugar social concreto em que esse trabalho ocorra” (Collins, 
2019, p. 52). Ao compartilharem suas ideias umas com as outras, mulheres negras mães de família 
ou mães de criação, mulheres religiosas membros de igrejas, cantoras, poetas, escritoras e ativistas 
de movimentos sociais se constituem em intelectuais-militantes. Nessa perspectiva não há 
separação entre investigação acadêmica e ativismo sociopolítico; pensar e agir, teoria e prática não 
são realidades dicotomizadas. 

Muitos intelectuais, de ambos os sexos, utilizam a interseccionalidade como instrumento 
de análise para repensar questões teóricas e intuições cognitivas que impactam o comportamento 
humano na vida em sociedade. “Cada campo acadêmico de estudo aborda diferentes aspectos da 
interseccionalidade em relação a suas preocupações específicas” (Collins, Bilge, 2021, p. 61). Cada 
intelectual ou área de conhecimento ajusta suas questões, preocupações e métodos específicos à 
abordagem interseccional que melhor corresponda às suas investigações. 

A interseccionalidade como práxis crítica propõe não apenas conhecer e entender os 
problemas sociais gerados pelas desigualdades sociais, mas também resolvê-los. Mais que uma 
heurística para o exame teórico da realidade, a interseccionalidade é um procedimento de 
intervenção na realidade para produção de justiça social. Pensamento e ação estão profundamente 
conectados na práxis crítica da interseccionalidade e se constroem mutuamente. Não há espaço 
para o binarismo que enxerga a atividade acadêmico-intelectual como o lugar próprio para 
emanação de ideias abstratas e o ativismo como o espaço exclusivo da aplicabilidade prática dessas 
teorias em contextos concretos da vida real. A interseccionalidade como práxis crítica supera o 
dualismo teoria/prática, pois considera essas duas produções humanas intimamente conectadas. A 
experiência vivida molda o conhecimento; o conhecimento, por sua vez, ilumina a prática. 

A investigação crítica e a práxis crítica compreendidas como princípios constitutivos da 
interseccionalidade, intimamente relacionados, geram uma relação sinérgica que produz um novo 
conhecimento e uma nova prática. A sinergia entre investigação crítica e práxis crítica no interior 
da interseccionalidade gera a conexão reflexão-ação, teoria-prática, pensamento-modos de 
ser/viver, em vistas da superação de problemas sociais, oriundos das desigualdades sociais, e molda 
iniciativas de fortalecimento da justiça social. 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

6 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

A interseccionalidade exige uma atividade intelectual dialógica, sobretudo quando utilizada 
como ferramenta de análise crítica, como se pretende fazer aqui ao relacioná-la a um tipo de 
educação, a saber, à educação crítica. “A interseccionalidade está em toda parte e é poliglota: fala 
tanto a língua do ativismo e da organização comunitária quanto a da academia e das instituições” 
(Collins, Bilge, 2021, p. 11). O diálogo é um exercício imprescindível para a construção, validação 
e compartilhamento de conhecimento. Uma epistemologia que pretenda ir além da lógica do 
dualismo cartesiano que desde o século XVII orienta a produção e reconhecimento de saberes na 
parte ocidental do mundo, não pode fugir desta exigente atividade. 

A produção de conhecimento baseada em uma epistemologia de separação encontra seu 
fundamento em René Descartes (1596-1650), filósofo francês que, depois de um metódico, 
rigoroso e radical exercício da dúvida, coloca sob suspeita tudo o que conhecia ou pensava até 
então ser verdadeiro e atinge sua primeira certeza: a de ser uma coisa que existe enquanto pensa. 
Colocando todo seu conhecimento sob investigação guiada pela dúvida, o filósofo se dá conta de 
que se duvidava, devia ser algo que existia enquanto duvidava, mesmo que não tivesse corpo. Assim 
assevera Descartes (2016, p. 112): “[...]concluo muito positivamente que minha essência total ou 
natureza é tão somente pensar”. 

Nesse momento da reflexão cartesiana, não se pode concluir, ainda, que haja no ser 
pensante uma existência corporal, mas se pode afirmar que existe uma coisa pensante. A esse 
respeito continua o filósofo: 

E ainda que talvez (ou melhor, com certeza, como logo o direi) eu tenha um corpo ao 
qual estou muito estreitamente unido, a despeito disso, [...]é certo que esse eu, isto é, 
minha alma, pela qual sou o que sou, é completa e verdadeiramente distinta de meu 
corpo, e pode ser ou existir sem ele (Descartes, 2016, p. 112). 

Decorre dessa meditação cartesiana a separação mente-corpo que influenciou fortemente 
as epistemologias ocidentais posteriores. Para o pensador francês, o ser humano é o conjunto de 
duas substâncias - alma e corpo - naturalmente distintas. O corpo pode ser dividido; a alma, por 
sua vez, é sempre indivisível (Descartes, 2016, p. 122). Ainda que haja no homem uma relação 
muito estreita entre essas duas substâncias que o formam, elas são distintas e não há inserção de 
uma na outra. A separação, não a conexão, marca a epistemologia de Descartes que fundamenta, 
há séculos, a educação ocidental. 

A teórica bell hooks, em Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade reflete sobre 
a necessidade de superação dessa lógica de separação na educação. Seguindo a reflexão do monge 
budista Thich Nhat Hanh, hooks propõe pensar uma pedagogia que considere a integridade da 
pessoa, levando em conta a união mente, corpo e espírito. A pensadora afirma, a partir de sua 
experiência docente, que os professores se perturbam quando encontram alunos que desejam ser 
considerados como seres humanos integrais. Assim ela escreve: 

Minha paixão por essa busca me levou a questionar constantemente a cisão entre mente 
e corpo, tantas vezes tomada como ponto pacífico. A maioria dos professores eram 
radicalmente contra – chegavam até a desprezar – qualquer abordagem ao aprendizado 
nascida de um ponto de vista filosófico que enfatizasse a união de mente, corpo e 
espírito e não a separação desses elementos (hooks, 2017, p. 31). 

A separação mente/corpo sustenta a ideia da compartimentalização da educação. O 
docente é compreendido como detentor do saber intelectualizado/livresco, sem qualquer relação 
com sua vida concreta e suas experiências históricas, transformando-se em objeto transmissor de 
conhecimento. O aluno, por sua vez, é mero buscador de frações compartimentalizadas de 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

7 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

conhecimento. Nessa lógica dualista, “[...] a pessoa inteligente é intrinsecamente instável do ponto 
de vista emocional e só mostra seu melhor lado no trabalho acadêmico” (hooks, 2017, p. 29). Na 
sala de aula desaparece a inteireza da pessoa humana, tanto do docente quanto dos alunos, ficando 
apenas suas mentes objetivas. 

Só a partir do diálogo se pode pensar em uma epistemologia de conexão que supere uma 
produção de conhecimento fundamentada nessa lógica de separação tipicamente cartesiana. Collins 
afirma que “[...] um dos pressupostos epistemológicos básicos subjacentes ao uso do diálogo na 
avalição e reivindicações de conhecimento é o de que a conexão, e não a separação, é um 
componente essencial do processo de avaliação do conhecimento” (Collins, 2019, p. 416). 

É nessa perspectiva dialógico-sinérgica que se apresenta a relação interseccionalidade-
educação crítica. A educação é apresentada como um espaço importante para a investigação crítica 
e a práxis crítica da interseccionalidade. A sinergia entre investigação e práxis inerente à 
interseccionalidade afeta várias dimensões de um projeto educacional, desde a formação de 
professores, passando pela confecção do currículo, atingindo até a organização do espaço físico 
escolar. Antes, porém, de tratar da relação dialógica entre interseccionalidade e educação crítica, 
convém explicitar melhor a compreensão que se tem desse tipo de educação. 

O QUE É EDUCAÇÃO CRÍTICA? 

Educação crítica é o empreendimento pedagógico, formal ou informal, que se dedica à 
formação do sujeito crítico. É o processo de construção de uma consciência que rejeita os 
problemas sociais emanados de situações de injustiça social. É a educação de sujeitos capazes de 
autorreflexão sobre o próprio modo de ser e estar no mundo. A educação crítica como “[...] 
pedagogia alternativa repousa sobre um engajamento dialógico, uma maneira de analisar o mundo 
de forma crítica, fazendo perguntas difíceis, resolvendo problemas e pensando criticamente” 
(Collins, Bilge, 2021 p. 214). Os docentes envolvidos na promoção de uma educação crítica estão 
convictos de que “é possível dar uma aula sem reforçar os sistemas de dominação existentes” 
(hooks, 2017, p. 31). Nesse processo, o conhecimento não é encontrado exclusivamente em livros, 
mas está disponível também na realidade dos envolvidos na educação, sejam professores ou alunos. 

Educação crítica é o que se contrapõe à concepção de educação bancária denunciada por 
Paulo Freire. Segundo esse pensador “[...] na visão ‘bancária’ da educação, o ‘saber’ é uma doação 
dos que se julgam sábios aos que julgam nada saber” (Freire, 2022, p. 81). Conforme bell hooks, 
inspirada por Paulo Freire, o sistema de educação bancária está “[...] baseado no pressuposto de 
que a memorização de informações e sua posterior regurgitação representam uma aquisição de 
conhecimentos que podem ser depositados, guardados e usados numa data futura” (hooks, 2017, 
p. 14). 

Nessa perspectiva, a educação é um mero depósito dos saberes historicamente construídos, 
na mente dos educandos, compreendida como o banco onde se acumulam valores. Os educandos 
são meros receptores passivos, inertes, indiferentes ao conteúdo que lhes é depositado; e os 
educadores são os agentes ativos dos depósitos, os depositantes. Nesse tipo de educação “[...] a 
única margem de ação que se oferece aos educandos é a de receberem os depósitos, guardá-los e 
arquivá-los” (Freire, 2022, p. 80-81). Não há qualquer possibilidade de crítica, rejeição ou correção 
do que lhes é oferecido. “Tudo o que os alunos precisam fazer é consumir a informação dada por 
um professor e ser capazes de memorizá-la e armazená-la” (hooks, 2017, p. 26).  

Em oposição à educação bancária está a educação crítica, na qual os educadores críticos 
estão convictos de que tanto eles quantos seus educandos são participantes ativos do processo 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

8 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

educacional e não meros consumidores passivos de informações. Segundo Freire (2016, p. 25), “[...] 
embora diferentes entre si, quem forma se forma e re-forma ao formar e quem é formado forma-
se e forma ao ser formado. [...] Não há docência sem discência [...] Quem ensina aprende ao ensinar 
e quem aprende ensina ao aprender”. Nessa mesma perspectiva continua o teórico pedagogo 
brasileiro: “[...]ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua 
produção ou a sua construção” (Freire, 2016, p. 24). 

Os sujeitos historicamente subordinados requerem uma educação que favoreça o 
desenvolvimento de uma consciência crítica, a fim de se oporem à subalternização e se capacitarem 
para a liberdade. Compreendida como prática da liberdade, a educação crítica “[...] permite que os 
alunos assumam a responsabilidade por suas escolhas” (hooks, 2017, p. 33). Trata-se de um 
processo educacional que fornece aos educandos os instrumentos necessários para que possam 
fazer uma análise crítica da desigualdade social, bem como reivindicar o seu lugar dentro dela, 
buscando, assim, sua emancipação e empoderamento individual e coletivo. A educação crítica 
implica “[...] coragem de transgredir as fronteiras que fecham cada aluno numa abordagem do 
aprendizado como uma rotina de linha de produção” (hooks, 2017, p. 24). 

A promoção de uma educação que questione os pressupostos filosófico-antropológicos da 
educação bancária tende a contribuir para uma educação crítica para todos os atores sociais, não 
apenas para os grupos oprimidos. “Todos se beneficiam de uma melhor compreensão da dinâmica 
das desigualdades sociais interseccionais” (Collins, Bilge, 2021, p. 214). Uma proposta educacional 
em perspectiva interseccional é capaz de fomentar uma educação verdadeiramente crítica, pois só 
a partir de uma pedagogia interseccional ou de uma educação interseccionalmente pensada e 
praticada se pode “[...] criticar injustiças sociais que caracterizam complexas desigualdades sociais, 
imaginar alternativas e/ou propor estratégias de ação viáveis para a mudança” (Collins, Bilge, 2021, 
p. 86). 

INTERSECCIONALIDADE E EDUCAÇÃO CRÍTICA: POR UMA PEDAGOGIA 
INTERSECCIONAL 

Interseccionalidade e educação crítica mantém estreitas relações dialógico-sinérgicas e se 
influenciam mutuamente. “A interseccionalidade e a educação crítica compartilham sensibilidades, 
sobretudo porque as mesmas pessoas estão envolvidas em ambos os projetos” (Collins, Bilge, 2021, 
p.211). A educação pode promover a autonomia dos sujeitos, facilitando seu processo de 
empoderamento, ou pode privá-los de seus direitos. Conforme bell hooks (2017, p. 13) “[...] a 
educação é capacitante, [...] ela aumenta nossa capacidade de ser livres”. 

Considerando todo o potencial libertador/emancipador da educação, as pensadoras 
Patrícia Hill Collins e Sirma Bilge apresentam a interseccionalidade como ferramenta de análise 
dessas possibilidades educacionais e demonstram a utilidade analítica da interseccionalidade na 
abordagem das questões educacionais, fomentando a educação para uma consciência crítica. 

A reflexão de Paulo Freire em sua Pedagogia do Oprimido, serve de base para Collins e Bilge 
apresentarem a interseccionalidade como ferramenta analítica dos processos educacionais e 
instrumento facilitador da promoção de uma educação crítica que favoreça a justiça social. A 
educação crítica está diretamente vinculada à empreitada da promoção da justiça social. Conforme 
as autoras, “[...] o uso que Paulo Freire dá aos termos ‘opressão’ e ‘oprimido’ evoca desigualdades 
interseccionais de classe, raça, etnia, idade, religião e cidadania. Por essa escolha de palavras, ele 
vincula as necessidades das pessoas oprimidas aos apelos em favor da justiça social” (Collins, Bilge, 
2021, p. 212). 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

9 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

 
A compreensão freireana de pedagogia extrapola a estreiteza técnica que enfatiza a aquisição de 
competências para gerir uma sala de aula ou mesmo a promoção de habilidades para lecionar 
determinado conteúdo curricular. A pedagogia é, primeiramente e substancialmente, uma Filosofia 
da Educação, que busca compreender e aperfeiçoar os processos de formação do ser humano de 
modo integral, promovendo, inclusive a educação para a justiça social. Segundo Patrícia Hill Collins 
e Sirma Bilge (2021, p. 213), 

Paulo Freire considerava que as pedagogias que limitam o entendimento da justiça social 
eram regidas pelo que chamou de ‘concepção bancária de educação’. Essa concepção se 
refere a práticas pedagógicas pelas quais estudantes dominam o conhecimento ‘pronto’, 
os fatos e os modos de pensar que os fazem se encaixar em um status quo desigual. 

A educação bancária considera o processo educacional como mera transmissão/aquisição de 
conhecimentos historicamente produzidos, sem uma análise crítica desses conhecimentos e seus 
processos de construção. Ao assumirem acriticamente esses conteúdos, os alunos são induzidos a 
aceitarem sem questionamentos o lugar que lhes fora atribuído na organização social. Nessa lógica, 
as pessoas brancas elitizadas aprendem que ocupam, naturalmente, lugar de superioridade na 
hierarquia social, pois são, por natureza, melhores que os demais seres humanos. Os não-brancos, 
por sua vez, oprimidos por essa lógica, aprendem a respeitar e a reproduzir essas práticas 
opressoras, perpetuando sua subalternização. A teórica beel hooks vê nesse tipo de educação uma 
forma de impedimento ao pensamento crítico. Assim assevera a pensadora: “[...] o sistema de 
educação bancária [...] não me interessava. Eu queria me tornar uma pensadora crítica” (hooks, 
2017, p.14). 

Compreender os modos de produção e manutenção do poder dentro da organização social 
pode incentivar a resistência e a reexistência e transformar vidas. Uma pessoa formada criticamente, 
portadora de um pensamento capaz de fazer as perguntas certas, pode desafiar as estruturas sociais 
do poder e propor intervenção de reparo na desigualdade social. 

Há de se considerar que não há sociedade sem relações de poder. “O poder está 
disseminado por todas as partes do mundo social, numa trama complexa e heterogênea de relações 
de poder[...]” (Branco, 2001, p. 240). Exercer o poder é conduzir comportamentos alheios. O poder 
se estabelece na relação de governo do agir do outro; é da ordem do controle e da condução do 
agir dos indivíduos. “O exercício do poder seria uma maneira para alguns de estruturar o campo 
de ação possível dos outros” (Foucault, 1995, p. 245). 

As relações de poder estão imbricadas na vida social. Viver em sociedade é consentir que, 
de alguma maneira, uns ajam sobre as ações de outros. De modo que “[...] uma sociedade ‘sem 
relações de poder’ só pode ser uma abstração” (Foucault, 1995, p. 246). Isso não significa, no 
entanto, que todas as relações de poder existentes no seio de uma sociedade sejam necessárias e 
justas, nem que o poder seja o centro das relações sociais, constituindo-se um destino do qual não 
se pode escapar. Ao contrário, a impossibilidade da existência social sem relações de poder impõe 
a inevitável tarefa política de constante análise e reelaboração dessas mesmas relações no seio da 
vida em sociedade. Isso se realiza por meio de uma educação crítica. 

A educação crítica, em contraposição à educação bancária propõe uma produção de 
conhecimento que se fundamente mais no compartilhamento dialógico dos saberes, do que na sua 
passiva transmissão/aquisição. Nesse sentido, a experiência do diálogo se impõe como 
característica central dessa pedagogia crítica. 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

10 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

A educação crítica e a interseccionalidade mantêm uma relação dialógica bastante 
acentuada, pois são semelhantes em diversos aspectos. Os espaços escolares são lugares onde “[...] 
as relações de poder interseccionais privilegiam sistematicamente alguns estudantes em detrimento 
de outros. A educação formal constitui, portanto, um local importante para ensinar as crianças a se 
integrar e criticar as hierarquias sociais existentes” (Collins, Bilge, 2021, p. 217). Nessa perspectiva, 
o espaço escolar deve ser lugar de promoção do pensamento crítico, além de oportunidade de 
aquisição de competências técnicas e capital social para o mundo do trabalho. 

A educação crítica enfatiza o diálogo entre as diferenças e coloca sua atenção na 
interseccionalidade das relações. Essa pedagogia dialógica, que tem a interseccionalidade como 
instrumento analítico do processo educacional formal, propõe a convivência harmoniosa com as 
diferenças entendidas como parte imprescindível do desenvolvimento da consciência crítica e 
fundamental para a produção de conhecimento. Nessa perspectiva, a proposta educacional crítica 
não é a eliminação das diferenças, nem a superação dos conflitos. Não se espera, nem mesmo, a 
mera e passiva tolerância do contraditório. As diferenças devem ser consideradas como espaços 
privilegiados de emanação da criatividade. O que se espera é a produção e o compartilhamento dos 
múltiplos saberes. Deseja-se que o conflito frutifique. Nas palavras de Collins e Bilge (2021, p. 220),  

A didática dialógica da educação crítica fornece uma via útil para a interseccionalidade 
navegar melhor pelas diferenças. [...] A educação dialógica assume o trabalho árduo de 
desenvolver a consciência crítica, conversando e ouvindo pessoas com pontos de vista 
diferentes. [...] Essa abordagem dialógica vê o conflito como o resultado inevitável de 
diferenças legítimas e se esforça para torná-las frutíferas. 

O pensamento interseccional trabalha com o diferente e não elimina o dissenso, 
produzindo homogeneidade. “Fazer um trabalho interseccional que leve a sério as diferenças, 
significa trabalhar com pessoas realmente diferentes” (Collins, Bilge, 2021, p. 221). 

A interseccionalidade e a educação crítica compartilham três aspectos fundamentais: a 
compreensão de democracia participativa em perspectiva filosófica ampliada; a assunção do 
processo de educação formal escolarizado como espaço primordial de suas práticas; e a aceitação 
das diferenças como parte imprescindível para a produção de conhecimento e formação de 
consciência crítica (Collins; Bilge, 2021, p. 221). A interseccionalidade é um instrumento crítico de 
análise da realidade. Utilizada assim, como ferramenta crítica, ela é capaz de facilitar o 
aperfeiçoamento da educação para a consciência crítica. 

A escola, como espaço de educação formal, institucionaliza e reproduz a estrutura social de 
poder através dos seus sistemas de seleção, admissão, currículo e política pedagógica. A 
interseccionalidade como ferramenta analítica proporciona o desvelamento da estrutura de poder 
e “[...] mostra como as pessoas reproduzem e legitimam as ideias que sustentam determinada ordem 
social, assim como a criticam e imaginam alternativas” (Collins, Bilge, 2021, p. 230). 

As escolas, ocupadas na produção de técnicos competentes para o mercado de trabalho, 
assumem em suas políticas pedagógicas uma agenda de caráter fortemente neoliberal que amplia 
cada vez mais as desigualdades sociais. A proposta neoliberal coloca ênfase no sucesso individual, 
descuidando-se do progresso coletivo/social. Desse modo, os problemas sociais são tratados como 
questões individuais.  

A proposta neoliberal enfatiza as diferenças pessoais, considerando importante todo tipo 
de diversidade individual, e descuida das diferenças estruturais, sem analisar seriamente os 
fundamentos da desigualdade social. Propõe soluções individuais para desafios sociais, o que 
configura um risco, pois a gênese dos problemas é desconsiderada. A ênfase na diversidade pessoal 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

11 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

e a proposição de soluções individuais mascaram as desigualdades estruturais presentes no processo 
educacional formal e contribui para a perpetuação da desigualdade social, o que a 
interseccionalidade, como ferramenta de análise, pode desmascarar. 

O uso da interseccionalidade como ferramenta analítica pode fornecer uma lente mais 
abrangente para abordar as complexidades da equidade educacional. Alinhar a 
abundante literatura sobre identidades interseccionais a contextos escolares reais pode 
ser bastante útil para docentes e profissionais da educação (Collins, Bilge, 2021, p. 239-
240). 

A educação crítica relacionada à interseccionalidade como instrumento analítico, possibilita 
aos educandos uma cosmovisão que supera as explicações do currículo escolar formal, superando 
a educação bancária. Os estudantes passam a perceber o mundo também a partir da 
interseccionalidade de suas múltiplas e diferentes experiências. 

A interseccionalidade desvela a educação formal como campo de poder e resiste à pressão 
individualista do neoliberalismo, evidenciando fatores estruturais em ação na produção da 
desigualdade social, que se faz presente na intersecção da estrutura da educação escolarizada. Uma 
pedagogia intersecional possibilita “[...] práticas pedagógicas que implicam diretamente a 
preocupação de questionar as parcialidades que reforçam os sistemas de dominação (como o 
racismo e o sexismo) e ao mesmo tempo proporciona novas maneiras de dar aula a grupos 
diversificados de alunos” (hooks, 2017, p. 20). O uso da interseccionalidade como ferramenta de 
análise e investigação dos processos educacionais formais, certamente favorece uma educação para 
a consciência crítica capaz de enfrentar a desigualdade e as injustiças sociais. 

CONCLUSÃO 

O trabalho que por ora finda, tratou da interseccionalidade nos modos como esse conceito 
é compreendido por Kimberlé Crenshaw, Patrícia Hill Collins e Sirma Bilge. Não se teve a 
preocupação em buscar uma definição exata do que seja a interseccionalidade, mas esta foi 
considerada conforme as teóricas que serviram de base para a reflexão a compreendem. 

A interseccionalidade é instrumento, de reflexão e práxis, que colabora na percepção de 
que na história da sociedade humana os grupos não são distintos, mas inter-relacionados e 
sobrepostos. A teoria intersecional facilita a compreensão da coalização das estruturas sociais, 
sobretudo, a interação existente entre os tipos de opressão. A subordinação experimentada por 
certos grupos não pode ser pensada de modo distinto ou exclusivamente relacionada a uma única 
categoria social. É preciso pensar as dominações conjuntamente. As relações de gênero, raça e 
classe, por exemplo, produzem a sobreposição de diferentes formas de dominação e desigualdade. 
O pensamento interseccional favorece a compreensão do modo como as discriminações operam 
juntas, e a práxis interseccional facilita a superação dessas operações de desigualdade. 

Ciente da vasta heterogeneidade que marca a compreensão da interseccionalidade na 
atualidade, o texto em tela se fixou em dois princípios organizacionais dessa ferramenta 
metodológico-analítica: primeiro, interseccionalidade como investigação crítica, e segundo, 
interseccionalidade como práxis crítica. No primeiro princípio, a interseccionalidade foi 
apresentada como instrumento que evoca um vasto sentido de usos de estruturas interseccionais e 
como portadora de um variado leque de possibilidades de compreensão dos fenômenos sociais. 
Como práxis crítica, esse instrumento de análise social foi mostrado como capaz de desafiar o status 
quo e propor mudanças nas relações de poder presentes na sociedade. Quando aproximados, esses 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

12 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

dois princípios geram uma sinergia que produz um resultado combinado maior que suas parte 
separadas. Investigação e práxis reunidas moldam um novo jeito de abordar os problemas sociais. 
A investigação leva à ação. Ação reclama uma investigação. A sinergia entre investigação e ação 
enriquece potencialmente a ambas. 

Por fim, com o intuito de propor uma pedagogia interseccional, refletiu-se no presente 
texto sobre a necessidade de uma educação crítica que seja perpassada pela interseccionalidade a 
fim de promover uma formação para a consciência crítica, capaz de ler o livro a partir de uma 
leitura de mundo, fazendo perguntas críticas e propondo intervenções. Conclui-se que a educação 
crítica é fruto de uma pedagogia interseccional que, por sua vez, resulta da sinergia entre 
interseccionalidade como investigação crítica e interseccionalidade como práxis crítica. 

REFERÊNCIAS 

BRANCO, Guilherme Castelo. As resistências ao poder em Michel Foucault. Revista 
Trans/Form/Ação, São Paulo, nº 24, pp. 237-248, 2001. 
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento Feminista Negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. Trad. Jamille Pinheiro Dias. 1ª ed., São Paulo: Boitempo, 2019. 
COLLINS, Patricia Hill. Se perdeu na tradução? Feminismo negro, interseccionalidade e política 
emancipatória. Revista Parágrafo, V. 5, N 1, Jan./Jun., 2017. Disponível em 
https://revistaseletronicas.fiamfaam.br/index.php/recicofi/article/view/559/506 Acesso em 30 
out. 2022. 
COLLINS, Patricia Hill. e BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Trad. Rane Souza. 1ª ed., São Paul: 
Boitempo, 2021. 
CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. Disponível em 
https://static.tumblr.com/7symefv/V6vmj45f5/kimberle-crenshaw.pdf Acesso em 01 mar. 2023 
CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 
Critique of Antidiscrimation Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. University of Chicago 
Legal Forum, Vol. 1989, ISS. 1, Article 8, p. 139-167. Disponível em 
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf Acesso 
em 03 mar. 2023 
DESCARTES, René. Meditações Metafísicas. Trad. Edson Bini. São Paulo: Edipro, 2016. 
FOUCAULT, Michel. O sujeito e o poder. In: DREYFUS, H e RABINOW, P. Michel Foucault: 
uma trajetória filosófica para além do estruturalismo e da hermenêutica. Trad. Vera Portocarrero, 
Rio de Janeiro: Forense, 1995, pp. 231-248. 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 54ª ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2016. 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 82ª ed., Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2022. 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Trad. Marcelo 
Brandão Cipolla, 2ª ed., São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2017. 

Submetido em junho de 2024 
Aprovado em abril de 2025 



 

DOI: 10.12957/teias.2025.84966 
e84966 

 

13 
Revista Teias v. 26 • n. 83 • out./dez. 2025 

Informações dos autores 

Emerson José da Cunha 
Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP) 
E-mail: cunhaemerson79@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1053-1521 
Link Lattes: http://lattes.cnpq.br/6653761499707648 

Erisvaldo Pereira dos Santos 
Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP) 
E-mail: erisvaldo@ufop.edu.br 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3867-779X 
Link Lattes: http://lattes.cnpq.br/3758844809395087 


