
__________________________________________________________________________________________ 

 

Endereço para correspondência: Karine Shamash Szuchman - karineszuchman@gmail.com 

Recebido em: 24/05/2024 - Aceito em: 12/04/2025 

Editor associado: Filipe Degani-Carneiro 

Financiamento: A pesquisa relatada no manuscrito foi financiada pela bolsa de doutorado da primeira autora 

(CNPQ). 

Este artigo da revista Estudos e Pesquisas em Psicologia é licenciado sob uma Licença Creative 

Commons Atribuição-Não Comercial 3.0 Não Adaptada. 

__________________________________________________________________________________________ 

 

 

 

Notas sobre Colonialidade e Psicologia Social 

Notes on Coloniality and Social Psychology 

Notas sobre Colonialidad y Psicología Social 

Karine Shamash Szuchman a , Luis Artur Costa a  

a Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, RS, Brasil 

 

Resumo 

O presente artigo versa sobre a construção de narrativas a partir do campo da Psicologia Social, 

buscando demarcar a onto-epistemologia desde onde estão situadas. Para tanto, faz-se uma 

problematização da ótica supostamente neutra da ciência ocidental e moderna, apontando a 

construção de uma política de posicionamentos como caminho a ser trilhado dentro do campo 

dos estudos de descolonização. Analisam-se ainda alguns debates produzidos na psicologia 

social em meio a esse campo, ressaltando os embates e paradoxos aí situados, sem a pretensão 

de encontrar uma forma certa de construir contranarrativas à colonialidade, mas uma tentativa 

de deslocar-se das armadilhas da lógica capitalística e da branquitude. Não se trata de escapar de 

tais armadilhas, uma vez que partimos destas enquanto constituintes de nossas posicionalidades, 

mas de nos debruçarmos sobre elas, tensionando as possibilidades críticas interseccionais ao 

problematizar nossas condições de possibilidade. Dessa forma, não se visa negar as tramas que 

nos articulam aos ecossistemas da branquitude capitalística na colonialidade, mas tensionar e 

deslocar tais linhas que marcam nossas onto-epistêmes em suas afirmações ético-estético-

políticas. 

Palavras-chave: colonialidade, psicologia social, descolonização, decolonial, contra-colonial. 

 

Abstract 

This article discusses the construction of narratives from the field of Social Psychology, seeking 

to demarcate the onto-epistemology from which they are situated. To this end, the supposedly 

neutral perspective of Western and modern science is problematized, pointing to the construction 

of a politics of positions as a path to be taken within decolonization studies. Some debates 

produced in Social Psychology within this field are also analyzed, highlighting the clashes and 

paradoxes that arise there, without the intention of finding the right way to build counter-

narratives to coloniality, but rather an attempt to move away from the traps of capitalistic logic 

and whiteness. It is not a matter of escaping such traps, since we depart from them as constituents 

of our positionalities, but rather about focusing on them, problematizing our conditions of 

possibility by tensioning them through an intersectional critical framework. Therefore, it is not 

intended to deny the plots that connect us to the ecosystems of capitalist whiteness in coloniality, 

but to tension and displace such lines that mark our onto-epistemes in their ethical-aesthetic-

political statements. 

Keywords: coloniality, Social Psychology, decolonization, decoloniality, counter-coloniality. 

 

PSICOLOGIA SOCIAL 

doi: 10.12957/epp.2025.84572 

2025, Vol. 25, e84572 

ISSN 1808-4281 (online version) 

https://orcid.org/0000-0003-3136-6366
https://orcid.org/0000-0001-6110-7512


Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Resumen 

Este artículo trata sobre la construcción de narrativas desde el campo de la Psicología Social, 

buscando demarcar la onto-epistemología desde la cual se sitúan. Para ello, se problematiza la 

óptica supuestamente neutra de la ciencia occidental y moderna, señalando a la construcción de 

una política de posicionamientos como camino a seguir dentro del campo de los estudios de 

descolonización. También se analizan algunos debates producidos en la psicología social en el 

marco de este campo, destacando los conflictos y paradojas allí presentes, sin la intención de 

encontrar una forma correcta de construir contranarrativas a la colonialidad, sino que busca 

desplazarse de las trampas de la lógica capitalistica y de la blanquitud. No se trata de escapar de 

tales trampas, ya que partimos de ellas como constituyentes de nuestras posicionalidades, sino 

de reflexionar sobre ellas, tensionando las posibilidades críticas interseccionales al problematizar 

nuestras condiciones de posibilidad. De esta manera, no se busca negar las tramas que nos 

articulan a los ecosistemas de blanquitud capitala en la colonialidad, sino tensionar y desplazar 

aquellas líneas que marcan nuestras onto-epistemes en sus afirmaciones ético-estético-políticas. 

Palabras clave: colonialidad, psicología social, descolonización, decolonial, contra-colonial. 

 

 

Por uma Política de Posicionamentos: (D)Enunciar A Norma Para Desnormalizar 

 

Mapear a colonialidade e apontar suas implicações ético-estético-políticas 1 para a 

produção de conhecimento em psicologia social é um passo imprescindível para imaginar 

outras possibilidades de construções narrativas em nossa área. Os estudos voltados à 

descolonização das práticas apresentam-se como uma abertura a outros modos de existir e de 

transmitir conhecimento. Não se pretende aqui elaborar um mapeamento desse campo. Nosso 

objetivo é apresentar uma compreensão sobre algumas das afetações produzidas atualmente na 

psicologia social pelos estudos da colonialidade. Localizar os saberes (Haraway, 1995) desde 

onde produzimos conhecimento passa por analisar as várias camadas ético-estético-políticas 

que sustentam a epistemologia que embasa nossas pesquisas. Busca-se assim, fazer ver as 

normas para poder questioná-las e, então, viabilizar um caminho diferente para construção de 

nossas narrativas. 

Um dos privilégios da norma consiste justamente em não ser nomeada, de tal forma que 

seu "conforto ontológico" passa por não ser questionada, bem como por sua constituição 

narcísica de perceber o mundo como espelho de si e ressentir-se de tudo o que dele escapa, 

enquanto negação de si mesma (Fanon, 2008). "Nomear a norma é devolver essa interpelação 

e obrigar o normal a confrontar-se consigo próprio, expor os regimes que o sustentam, bagunçar 

a lógica de seu privilégio, intensificar suas crises e desmontar sua ontologia dominante e 

controladora" (Mombaça, 2017, p. 11). 

A história da psicologia se mistura à da invenção da norma (Silva, 2004): diagnósticos 

e medidas psicológicas derivadas das normas requeridas pelas instituições. O nascimento da 

psicologia veio a serviço de uma demanda de adaptação dos indivíduos a suas instituições, 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

como forma de corrigir suas condutas coletivas e individuais (Silva, 2004). A psicologia, então, 

constituiu-se enquanto ciência, fazendo esforços para detectar o erro, o desvio, o impróprio e, 

assim, dar corpo de “ciência” à norma. A universalidade, a objetividade e a neutralidade 

tornaram-se o tripé sobre o qual se sustenta essa ciência. 

Como contraponto à ciência neutra e sistemática - aquela que busca capturar, classificar, 

analisar, deduzir e replicar -, uma parte da psicologia social visa fraturar uma epistemologia 

que faz coro aos binarismos, apresentando-se como variante de uma tradição crítica que passa 

pelo desvelo e pela desnaturalização (Foucault, 1990). Por influência dos movimentos da 

Análise Institucional, da filosofia da diferença e do pensamento pós-estruturalista, a Psicologia 

Social ancorada no paradigma ético-estético-político - que se consolidou a partir dos anos 1970 

no Brasil - interessou-se por analisar as lutas contra o governo da individualização, marcando 

a materialidade socio-historicamente localizada dos processos de subjetivação em sua 

micropolítica 2, afirmando um social que não fosse uma "universalidade fictícia que atravessaria 

todas as relações humanas" (Silva, 2004, p. 14), mas uma máquina de produção desejante 3. 

Problematizar a norma (Foucault, 1990) não impediu que essa psicologia social 

reiterasse localizações universalizadas (Spivak, 2003), mesmo contrapondo-se nitidamente à 

própria noção de universal. A não problematização do lugar de quem pesquisa e de suas 

ferramentas críticas persistiu como modo de produção e transmissão desses conhecimentos. 

Mesmo engajada em uma luta contra as práticas normalizadoras e suas múltiplas violências – 

que reiteravam dinâmicas capitalísticas -, muitas vezes essa psicologia social pouco colocou a 

si mesma e suas tensões em questão, vendo-se sempre como aliada implicada na busca por 

justiça social. A academia, mesmo em suas perspectivas críticas, é veementemente atravessada 

pela modernidade-colonialidade: branca, masculina, cishétero e burguesa. Ao nos dobrarmos 

criticamente sobre nós mesmos em nossas marcas da colonialidade “(...) compreendemos que, 

até mesmo de forma inconsciente, podemos reproduzir práticas que excluem determinados 

modos de ser e estar no mundo” (Souza & Szuchman, 2021, p. 156). 

Em 1985, Gayatri Spivak apontou que Deleuze e Foucault criticam o sujeito soberano 

enquanto se colocam como "dois 'sujeitos em revolução', monolíticos e anônimos" (Spivak, 

2003, p. 22). Vemos com ela que a ode à desterritorialização como afirmação da diferença e da 

singularidade é interessante para quem habita a norma e precisa, assim, desfazer-se de certos 

pontos de referência fixados em seus privilégios: a desterritorialização como diferença expressa 

bem o movimento de quem estava fixado no mesmo – e não a situação de quem foi localizado 

como “outro”; a identidade como oposta à diferença faz sentido quando pensamos as 

hegemonias de pertencimento filiativo (Glissant, 2021). Na intenção de incluir quem está à 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

margem, os intelectuais europeus incorrem em uma sobredeterminação prescritiva dos 

movimentos de luta, generalizando tanto a noção de identidade/ressentimento quanto a de 

diferença/ criação. Nas palavras de Spivak (2003, p. 28): "em nome do desejo, eles introduzem 

novamente o sujeito indivisível no discurso do poder". Uma vez que "os intelectuais 

representam a si mesmos como sendo transparentes" (Spivak, 2003, p. 33), a teórica indiana se 

preocupa em ressaltar a opacidade (Glissant, 2021) localizada (Haraway, 1995) das teorias 

eurocentradas - mesmo quando críticas. Por isso, falar em perspectivas anti/contra/descoloniais 

intensifica a desnaturalização do sujeito universal. 

Donna Haraway (1995, 2019), filósofa e zoóloga estadunidense, há pelo menos três 

décadas vem se dedicando a mostrar como se construiu a falácia da neutralidade científica, 

examinando quem eram os sujeitos que estavam nos laboratórios fazendo inovações, quem 

testemunhava suas descobertas e de quais parcialidades se constituiu a dita objetividade. "A 

História é uma estória que os entusiastas da cultura ocidental contam uns aos outros; a ciência 

é um texto contestável e um campo de poder; o conteúdo é a forma." (Haraway, 1995, p. 11). 

Enquanto feminista, a autora sublinha a necessidade de pensar uma ciência que forneça 

uma explicação melhor do mundo – isto é, com reflexões sobre práticas de dominação, nossas 

e dos outros, sem ocultar ou simplificar onde há opressão e onde há privilégio - o que, segundo 

ela, todas as posições contêm. Afinal, fazer perceber e pensar às tramas das parcialidades e 

vieses no fazer científico não diminui sua objetividade-realidade; muito pelo contrário, pois 

provê mais nitidez aos seus limites de modo crítico. É por isso que Haraway (1995) vai afirmar 

que, nas categorias filosóficas tradicionais, trata-se menos de uma questão epistemológica e 

mais de uma questão ética e política. Uma visão objetiva é necessariamente uma visão parcial 

- mas, ao invés de isso ser um demérito, é preciso afirmar a potencialidade das perspectivas 

parciais justamente por produzirem avaliações criticamente objetivas. “A objetividade 

feminista trata da localização limitada e do conhecimento localizado, não da transcendência e 

da divisão entre sujeito e objeto. Desse modo podemos nos tornar responsáveis pelo que 

aprendemos a ver” (Haraway, 1995, p. 21). 

Nesse sentido, aposta-se, junto com Haraway, em uma ciência que possa ver junto sem 

pretender ser o outro; estar ao lado e não acima; não almejar ser o olho que tudo vê – brincar 

de deus – e retirar o corpo de cena. Essa seria a conexão parcial pretendida pela objetividade. 

Ademais, "saberes localizados requerem que o objeto do conhecimento seja visto como ator e 

agente" (Haraway, 1995, p. 26), de forma que quem pesquisa possa também ser interpelado e 

transformado pelo objeto do estudo. Posicionar-se implica em responsabilizar-se por nossas 

práticas, marcando uma ética da produção de conhecimento que esteja alinhada com as teorias 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

que queremos construir. A ideia de que "uma ótica é uma política de posicionamentos", 

conforme escreve Haraway (1995, p. 27) deflagra que a epistemologia com a qual pactuamos 

não pode ser separada da dimensão ontológica, ética, estética e política. A própria referência a 

uma “ótica” para falar do saber vai expressar uma posicionalidade de corporeidade e sociedade, 

inclusive. 

Há violência em nosso olhar - uma violência que nos atravessa, nos constitui e perpassa 

nossas práticas: "[...] a visão é sempre uma questão do poder de ver - e talvez da violência 

implícita em nossas práticas de visualização [...]" (Haraway, 1995, p. 25). Faz-se necessário 

nomear as violências tácitas que existem ao fazer ciência de forma pretensamente neutra e 

universal, quando, em verdade, há uma parcialidade dos homens brancos das ciências, 

construindo "verdades" em nome de alguns, enquanto tantos outros eram excluídos (Haraway, 

1995). 

 

Posicionando Modernidade e Colonialidade 

 

Tânia Rivera (2023), psicanalista brasileira contemporânea, escreve sobre a falácia da 

neutralidade e ressalta a visão como uma política de posicionamentos para denunciar a violência 

na qual estão encharcados os mitos fundantes das ciências ocidentais e do que chamamos de 

modernidade, entre eles o que Freud usou para construir parte da teoria psicanalítica. Ao 

destrinchar a tese central de Freud acerca da teoria do fetichismo, a psicanalista aponta para 

uma cena em que o ponto de vista organizador é "o menino" e então escreve que "a importância 

de se reconhecer que é uma cena" reside "no fato de que cada cena implica um certo número de 

posições que cada narrativa põe em jogo a partir de determinado ponto de vista" (Rivera, 2023, 

p. 9). Em seu livro "Psicanálise Antropofágica", a autora analisa outra célebre obra do pai da 

psicanálise, na qual Freud faz uma narrativa mítica das origens do pacto social, a saber, "Totem 

e Tabu". Nesse texto, ele caracteriza as hordas primitivas como um grupo de homens que 

resolvem matar o pai como forma de quebrar a submissão deles à violência e arbitrariedade 

desse pai tirano que detinha todos poderes, inclusive a posse das mulheres: “em seguida, os 

filhos devoram o pai no banquete antropofágico, incorporando-o de maneira igualmente 

compartilhada (…) a sociedade de irmãos, guiada pela Lei que impede que qualquer um deles 

venha a ocupar o lugar tirânico do pai” (Rivera, 2020, p. 23). 

A psicanalista afirma que esse mito - que não é qualquer um, senão o da fundação do 

patriarcado - encobre a violência exercida sobre as mulheres, que ficam como objeto de gozo 

dos homens dessa horda primitiva, sem participação ativa nas cenas descritas por Freud: a 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

posição supostamente universal de "irmãos", indicando esse sujeito do pacto social masculinista 

e misógino, (d)enunciando "a exclusão de muitos/as sob a ilusão de 'todos'" (Rivera, 2020, pp. 

23-24). De maneira indissociável ao surgimento do pacto civilizatório, no mito descrito por 

Freud em "Totem e Tabu" há a "denegação da exploração e violência colonial sobre a qual se 

edificou o Iluminismo europeu" (Rivera, 2020, pp. 24-25). Dessa forma, a autora amplia o olhar 

para compreendermos que esse ideal de liberdade, igualdade e fraternidade, tomado como 

democrático no século XVIII, seguia sendo válido somente para alguns, à custa da exclusão e 

opressão de muitos. 

Por isso, é urgente trabalhar com a teoria de maneira ativa, situada em termos históricos, 

geopolíticos e raciais, e jamais neutra ou universal. Dizer-se neutro e (tentar) se esquivar de 

qualquer coisa que seja vista como política é, em verdade, pactuar com esse encobrimento, com 

uma (de)negação da opressão, dominação e violência sobre alguns em nome do privilégio de 

outros. "Que a ética que nos pauta seja a da aliança com o desvelamento ativo das diferenças" 

(Rivera, 2020, p. 27), ou seja, fazer aparecer nossas raças, gêneros, classes, em vez de escondê-

las sob bandeiras e palavras de ordem, constituindo comunidades incompossíveis, frágeis, 

heterogêneas e em constante conflito e/ou dissolução, sem a pretensão de uniões idealizadas 

que violentam e excluem singularidades e contradições (Glissant, 2021). 

Por mais que nos encontremos muitas vezes no gesto crítico da luta, não estamos 

exatamente no mesmo barco ou compartilhando trincheiras. Afirmar uma ética da diferença 

sem localizar em suas singularidades concretas tais diferenças se aproxima perigosamente dos 

muitos processos de (de)negação das próprias posicionalidades, por meio dos ideais míticos do 

progresso, civilização, ordem, salvação etc., que serviram para narrar e naturalizar uma série de 

violências desde a invasão dos continentes americano e africano. 

Como construir um outro caminho que não seria o da negação ou da substituição desses 

mitos por outros, mas que possa fazer aparecer outra versão, outra leitura desses mitos? 

Primeiramente é preciso reconhecer os efeitos que esses mitos imprimiram em nossa sociedade, 

de forma a analisar e evidenciar como nos subjetivamos, como nos estruturamos moral, psíquica 

e socialmente. 

Para entender mais a fundo a construção das narrativas modernas calcadas no heroísmo, 

nos aproximamos das problematizações da modernidade sob um viés crítico, que busca 

compreender o significado da experiência de quem viveu desde condições subalternizadas. Essa 

é a definição de inflexão decolonial, perspectiva nomeada assim pelos colombianos Restrepo 

& Rojas (2010). A narrativa mítica moderna cria uma história salvacionista heroica desde a 

ótica do privilégio, de modo a dissociar sua violência constituinte. A inflexão decolonial busca 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

fazer ver tal violência e a falácia do salvador, ao evidenciar os ideais coloniais, patriarcais e 

racistas que ali estão incrustados. 

A colonialidade não é exatamente a nomeação de um período histórico, mas de uma 

dinâmica que se estende desde a colonização até o presente e, para além de um significado 

temporal, vem apontar a presença atual do colonialismo, pois ainda vivemos em um modo 

operado pela lógica de relações de dominação e operado por hierarquias territoriais, raciais, 

culturais e epistêmicas (Restrepo & Rojas, 2010). 

Outros autores usam período colonial/colonização para se referir ao que os colombianos 

nomeiam como colonialismo, de modo que os conceitos nesse campo não têm exatamente uma 

unicidade de palavras para designar os fenômenos, e nem mesmo uma concordância sobre os 

significados de todas elas. Mas antes de mapear algumas dessas diferenças, interessa apontar 

uma significativa convergência: diversos autores afirmam que as condições de emergência da 

modernidade estão ligadas de modo inextricável à colonialidade, fazendo delas dois lados de 

uma mesma moeda. A colonialidade como exterioridade constitutiva da modernidade (Restrepo 

& Rojas, 2010); a modernidade como mito moderno que carrega, em seu avesso, as marcas da 

colonialidades; a plantação e a colônia como corpo noturno da democracia e seu duplo 

(Mbembe, 2017); todas essas afirmações apontam para a falácia da democracia enquanto 

movimento evolutivo da sociedade, como progresso para uma sociedade menos violenta e mais 

pacificada. Nas palavras de Mignolo (2017, p. 13): 

 

[...] colonialidade equivale a uma 'matriz ou padrão colonial de poder', o qual ou a qual 

é um complexo de relações que se esconde detrás da retórica da modernidade (o relato 

da salvação, progresso e felicidade) que justifica a violência da colonialidade. 

 

No momento em que se define o que faz parte da modernidade, também se está definindo 

o que não é modernidade, de maneira que o contorno serve tanto para situar o que está dentro 

quanto o que está fora. Nesse caminho, Restrepo & Rojas (2010), argumentam que o que está 

em jogo é a autorização criada nesse projeto civilizatório chamado modernidade para intervir 

em territórios, conhecimentos humanos e não humanos, práticas, corpos e subjetividades que 

são produzidas como não modernas. A colonialidade, portanto, está ligada à Europa desde uma 

perspectiva de sistema-mundo, o que inclui tecnologias de governo e formações discursivas que 

a produziram enquanto centro do planeta. Esse eurocentrismo somado ao seu poder 

universalizante, produtor não somente de invasões e explorações de povos, mas também de 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

teorias que colocam o mundo como seu espelho e rebaixam qualquer produção feita no oriente 

e no sul global, está no bojo na colonialidade junto a um elemento central: a raça. 

Aimé Césaire, Frantz Fanon e Orlando Fals Borda foram três importantes autores que 

décadas atrás discutiram a articulação entre raça e colonialismo. De acordo com Restrepo & 

Rojas (2010), os elementos centrais que esses autores deixam como legado para a inflexão 

decolonial são a dimensão geopolítica da dominação, o papel da raça na constituição das 

hierarquias coloniais, a possibilidade de repensar a agência do colonizado e fazer visível a 

constituição do colonizador. De acordo com Césaire (2020) e Fanon (1968) o colonialismo é a 

matriz em que emerge e opera o racismo, e o racismo é produto do colonialismo. Aimé Césaire 

(2020, p. 24) afirma que a colonização é sinônimo de "coisificação": colonizado e colonizador 

se traduzem em coisas, mas são os não-europeus que se veem excluídos da humanidade e 

reduzidos a objetos da ciência, da exploração, da extração e do extermínio desde uma política 

narrativa eurocentrada: "é o Ocidente que faz a etnografia dos outros, não os outros que fazem 

a etnografia do Ocidente" (Césaire, 2020, p. 69). As guerras de conquista, "conflitos de 

predação" (Mbembe, 2017, p. 128), são também guerras raciais assimétricas. E uma vez que as 

democracias liberais recorrem aos seus complexos mitológicos da civilização e democracia 

eurocentradas, elas seguem perpetuando a divisão entre semelhantes e não-semelhantes: de um 

lado os aliados (“cidadãos”) e de outro os inimigos (“bárbaros”). 

As ciências sociais também participaram ativamente do "projeto da modernidade como 

o exercício de uma violência epistêmica" (Castro-Gómez, 2005, p. 90). A invenção da cidadania 

e do “outro” no nascimento do Estado-nação expõe que as ciências sociais nascem nos séculos 

XVII e XVIII como um aparelho conceitual sustentado por um imaginário colonial (Castro-

Gómez, 2005), a saber, o imaginário do progresso, que vê apenas ausência ou atraso na América 

e na África, legitimando a exclusão e aniquilação dos que escapam deste espelho narcísico. É 

nesse sentido que as ciências sociais se constituíram em um espaço de poder moderno/colonial: 

“são imaginários que possuem uma materialidade concreta, no sentido de que se ancoram em 

sistemas abstratos de caráter disciplinar como a escola, a lei, o Estado, as prisões, os hospitais 

e as ciências sociais” (Castro-Gómez, 2005, p. 90). O próprio “penso, logo existo” cartesiano 

conseguiria universalizar sua posicionalidade epistêmica desde um “extermino, logo domino” 

(Grosfoguel, 2016), pressuposto dos epistemicídios que buscaram apagar os saberes que 

escapavam às lógicas patriarcais, eurocêntricas e cristãs em todo globo. 

 

 

 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Posicionando a Descolonização das Onto-espitemes: paradoxos em Movimento 

 

Existe conhecimento que seja totalmente descolonizado? Adotar tradições de 

pensamento externas à modernidade seria uma apropriação indevida? Podemos até fazer uma 

torção em nossas teorias e mitos constituintes da nossa coletividade científica, desde que não 

haja pretensão de substituí-las ou purificá-las, o que exige que nos desfaçamos do desejo de 

redenção e superação que perigosamente nos faz crer em uma saída fácil. Almejamos 

reconhecer e transformar aquilo que fomos e ainda somos, marcando seus efeitos políticos de 

modo a forçar seu deslocamento constante desde certos pontos de referência ético-estéticos da 

descolonização. Mas não há posição crítica que se isente de críticas desde tal posição: 

habitamos os paradoxos e contradições de transformar a psicologia desde a psicologia, de 

deslocar a academia desde a academia, assumindo, inclusive, a tradição moderna da crítica para 

subverter a própria modernidade, fazendo ver até mesmo modernidades outras que escapam da 

branquitude eurocentrada e patriarcal (Glissant, 2021; Rivera Cusicanqui, 2010). 

Crítica que reconhece "que todo conhecimento é um conhecimento situado histórica, 

corporal e geopoliticamente" (Restrepo & Rojas, 2010, p. 189), ou seja, ao conhecimento 

“universal” ocidental não falta corpo, apenas lhe buscam invisibilizar em seus desejos, 

parcialidades e privilégios. Ponto de convergência, aliás, com diversas outras autoras e autores, 

tais como Haraway (1995), Rivera (2020, 2023) e Mombaça (2017). “A descolonialidade não 

consiste em um novo universal que se apresenta como o verdadeiro, superando todos os 

previamente existentes; trata-se antes de outra opção” (Mignolo, 2017, p. 15). Descolonizar o 

conhecimento, portanto, passa por descentralizar as epistemologias ocidentais-brancas-

europeias da construção do saber de forma a inserir na formação outras perspectivas, a saber: 

ameríndias, africanas, das mulheres, pessoas trans, proletárias, pessoas com deficiências etc., 

visando a construção de uma transdisciplinaridade decolonial. 

Pensar metodologias decoloniais é reconhecer que “toda metodología de la 

investigación es colonizante. Todo investigador es colonizador" (Spyer Dulci & Rocha 

Malheiros, 2021, p. 183). Propostas de investigação que emergem do eurocentrismo colocam o 

“outro” como um “outridade” (Kilomba, 2019), objeto a ser analisado, estudado e 

compreendido, relegando-o a um lugar passivo, negando-lhe as possibilidades de contribuir 

com esse processo. Na perspectiva das metodologias decoloniais, "o que justifica as pesquisas 

não é a possibilidade de encontrar respostas, mas a possibilidade de 'interculturalidade' na 

relação entre pesquisador(a) e pesquisado(a)" (Spyer Dulci & Rocha Malheiros, 2021, p. 185). 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

É importante notar, entretanto, que há uma diferença considerável entre 

interculturalidade e multiculturalidade: enquanto na última o padrão universal continua sendo 

o eurocêntrico, na primeira esse emerge desde outro lugar onto-epistêmico. A partir do 

pensamento de Catherine Walsh, há uma diferenciação importante que Spyer Dulci & Rocha 

Malheiros (2021) resgatam. Isto porque a multiculturalidade, em uma análise a partir das 

colonialidades do poder e do saber, não altera o padrão eurocêntrico, mas apenas faz inclusões 

neste dos considerados diferentes e exóticos, como se fossem nichos incluídos, mas mantendo 

uma hierarquia de valores. Já na interculturalidade não só não se trata da inclusão dos 

subalternizados dentro da lógica capitalista do Estado, como há uma quebra de hierarquia entre 

pesquisador(a) e pesquisado(a). A ideia é justamente a de que possa ser uma construção 

conjunta, onde aquele(a) que é pesquisado(a) possa intervir e até mesmo questionar os caminhos 

e objetivos do pesquisador(a), de modo a transformar a pesquisa. 

Há ainda um outro argumento para construção de uma epistemologia decolonial que vai 

ao encontro do argumento que Haraway (1995) traz enquanto parcialidade objetiva: "um dos 

elementos fundamentais para a construção de metodologias que não sejam eurocêntricas é o 

reconhecimento do(a) investigador(a) que sua pesquisa parte de um ponto colonizador. É o 

olhar de um(a) sobre o(a) outro(a), que não é a única verdade" (Spyer Dulci & Rocha Malheiros, 

2021, p. 183). As autoras trazem alguns conceitos como pistas a seguir para uma metodologia 

decolonial, entre eles: desobediência epistêmica (Mignolo, 2008), antropologia por demanda 

(Segato, 2021), sentipensar (Orlando Fals Borda), corazonar (Patricio Guerrero Arias). Dos dois 

últimos, resgatamos o sentido de um conhecimento afetado, implicado, que tome o outro como 

sujeito e não objeto, que saia da lógica cartesiana de separação mente e corpo, está presente nas 

pesquisas e na ética da psicologia social situada desde o paradigma ético-estético-político 

(Souza & Szuchman, 2021). A ideia de conhecimento corpóreo também podemos encontrar em 

outras autoras, tais como Bell Hooks (2017) e Grada Kilomba (2019), que ressaltam a 

construção de um conhecimento na contramão da cisão mente-corpo cartesiana, que se construa 

a partir da experiência encarnada. 

No entanto, em que pesem as evidentes convergências dos movimentos de 

descolonização das ciências que acima ressaltamos, temos, também uma série de controvérsias 

e problematizações que exigem que a operação ético-crítica se volte sobre si mesma em um 

processo constante, infinitivo e infinitesimal, de descolonização do próprio descolonizar. 

Vemos, por exemplo, na sucessão de prefixos extremamente móveis que designam tal 

movimento uma das pistas de que não se trata de substituição ou superação de paradigmas, mas 

sim instauração de problemas. Uma das chaves de leitura possível para classificar as diversas 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

correntes de pensamento críticas ao colonialismo e a colonialidade sugere uma linha do tempo 

com três movimentos que se sucedem no tempo, mas não podem ser lidos como fases estanques: 

contra-colonial 4 (Cabral, 1980), pós-colonial (Spivak, 2003; Memmi, 2007) e descolonial 

(Mignolo, 2017). 

No primeiro, vemos a teoria enquanto arma na luta contra a colonização em busca de 

outra revolução que não aquela circunscrita aos moldes marxistas (Fanon, 1968). Os pós-

coloniais, pensadores diaspóricos nas grandes metrópoles na década de 80 (Albert Memmi, 

Homi Bhabha, Stuart Hall, Gayatri Spivak, Edward Said), fazem uma afirmação da diferença 

no lugar da superação e da síntese afirmada pelos teóricos anteriores. O Grupo de Estudos 

Subalternos formado na década de 1970 no sul-asiático veio para reforçar o pós-colonialismo 

como movimento político, intelectual e epistêmico. Alguns autores desse grupo, entre os quais 

a já citada indiana Gayatri Spivak, contribuíram para evidenciar a dimensão epistêmica do 

colonialismo, ao argumentarem que as ciências sociais e humanas, forjadas na modernidade, 

criaram um imaginário sobre o mundo social do "subalterno". 

Inspirado no Grupo Sul-Asiático de Estudos Subalternos, em 1992 foi fundado o Grupo 

Latino-Americano de Estudos Subalternos e alguns anos depois (após desagregamento do grupo 

por divergências teóricas) o Grupo Modernidade/Colonialidade (M/C). Walter Mignolo, 

argentino fundador do grupo M/C, denuncia o imperialismo dos estudos culturais, pós-coloniais 

e subalternos, ao apontar que esses não teriam feito uma verdadeira ruptura com autores 

eurocêntricos. Esse é o terceiro movimento, os descoloniais, que vieram da década de 1990 em 

diante, com forte presença dos sul-americanos. O peruano Anibal Quijano, integrante do grupo, 

desenvolve o conceito de colonialidade do poder, e a partir dele outros dois conceitos também 

são ali fabricados: colonialidade do ser (Walter Mignolo) e colonialidade do saber (Ramón 

Grosfoguel). Essa tripla dimensão da colonialidade deriva do axioma que funda o grupo M/C, 

a saber: a de que a colonialidade é parte constitutiva, indissociável, da modernidade. Por isso, 

Mignolo (2017, p. 25) afirma que: "[...] a modernidade não é um desdobramento ontológico da 

história, mas a narrativa hegemônica da civilização ocidental". 

No entanto, o próprio M/C também passou por tensionamentos críticos acerca da 

colonialidade que ainda reverbera em seus modos de saber, ser e poder. Silvia Rivera 

Cusicanqui (2010, p. 65), intelectual e ativista boliviana, critica a forma como a academia, norte 

americana mais precisamente, se apropriou desses estudos "[...] que se encargan de dar sustento 

al multiculturalismo teórico, racializado y exotizante de las academias". Eles recebem atenção 

e reconhecimento por estarem em centros universitários reconhecidos pelas autoridades 

ocidentais: M/C colonizava, assim, a descolonização. 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Rivera Cusicanqui (2010) destaca as teorias descoloniais que existiam muito antes de 

serem assim nomeadas: literaturas indígenas e movimentos sociais efetuando uma crítica da 

colonização. Nessa mesma esteira, Alef Monteiro (2021) demonstra que a ideia de 

colonialidade já estava presente em todo pensamento negro anterior e posterior ao M/C: as 

feministas negras já davam conta dessas questões ao proporem a práticas críticas interseccionais 

antes da emergência do próprio conceito (Collins, 2022). O ocultamento dessa produção crítica 

negra e indígena que deslocam e complexificam a modernidade, se deve ao racismo dentro da 

academia, responsável por condicionar "[...] os interesses científicos ao círculo da branquitude 

e, ao mesmo tempo, afastando intelectuais negros dos quadros da docência universitária [...]" 

(Monteiro, 2021, p. 36). 

Vemos, assim, nesse complexo arranjo de movimentos de oposição, desnaturalização e 

ultrapassamento da colonialidade, um nítido exemplo do infinitivo e infinitesimal exercício 

crítico envolvido no ato de descolonizar. A multitude de tensionamentos constantes é 

imprescindível para constantemente (d)enunciar as parcialidades e reiterações, permitindo um 

movimento finito e ilimitado da crítica voltando-se sobre si mesma de modo a evidenciar as 

tramas narrativas que sustentam privilégios e opressões em nossos ofícios de produção do 

conhecimento. E esse imperativo ético do constante exercício crítico não se apresenta de modo 

distinto no que refere à nossa própria posicionalidade dentro dos movimentos da psicologia 

social. 

 

Posicionando uma Psicologia Social em Meio aos Processos de Descolonização 

 

A Psicologia Social desde a qual produzimos conhecimento advém de linhas de variação 

da tradição crítica eurocentrada da modernidade: emerge dos deslocamentos da articulação das 

tradições marxista e freudiana que buscavam operar conscientizações com a emergência e a 

elaboração de realidades implícitas, reprimidas no inconsciente por mecanismos ideológicos/ 

superegoicos. As derivações desta tradição crítica passam pela Análise Institucional, pela 

Esquizoanálise ou pelo que se denomina como Filosofia da Diferença, possuindo uma posição 

pós-estruturalista que funda sua crítica não em fazer ver o que está invisível por ser escondido, 

mas em fazer sentir-pensar aquilo a que nos fazemos insensíveis pelos processos de 

desnaturalização/desconstrução (Foucault, 1990). Uma psicologia social que por muito tempo 

teve como narrativa mítica o maio de 1968 francês e seus contextos revolucionários 

micropolíticos, mas na qual vimos serem construídas algumas importantes metodologias que 

afirmam direções críticas aos modos moderno-coloniais no sentido antes pontuado de produzir 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

conhecimento “com” e não “sobre”, buscando dissolver hierarquias e objetificações: 

compartilhar agência no andamento da própria pesquisa e como agente pesquisador. 

No entanto, faziam-se esses deslocamentos de posicionamento sem um giro decolonial, 

na medida que o foco na dissolução dos binarismos, na singularidade e na diferença muitas 

vezes redundava em uma paradoxal posição de oposição à visibilização das duras estrias 

binárias de opressão e privilégio que seguem marcando a ferro, fogo, suor e sangue nossas 

territorialidades. Com uma singularidade/diferença sem corporeidades interseccionais, 

reiteramos pressupostos de uma ciência eurocêntrica tal como já havia denunciado Spivak 

(2003). Havia uma fixação fetichizante na França e um apagamento de autoras/es de fora da 

Europa, por exemplo, ao deixar de lado o pioneirismo de Fanon em problematizar o 

colonialismo edípico e seu conceito de inconsciente coletivo sociogenético. Da mesma forma, 

olhamos exaustivamente para os trabalhos sobre a emergência do nazifascismo, mas sem pensar 

o colonialismo, as plantations e suas tecnologias de objetificação evidenciadas por Césaire 

(2020) e Mbembe (2017). Ao não abordar a colonialidade e não evidenciar a raça como 

marcador estruturante de todo esse sistema, apagamos/denegamos/velamos o racismo 

atravessado em nossas "metodologias desviantes". 

A adoção de uma crítica não suficientemente localizada com a consequente reiteração 

de um campo normativo muitas vezes não nomeado em nós (branco, eurocentrado, cishétero, 

patriarcal e burguês), fazia com que muitas vezes a questão racial (e algumas vezes a questão 

de gênero, sexualidade e deficiências), fossem apagadas sob uma pretensa diferença em si 

mesma que, paradoxalmente, essencializava a noção de identidade para opor-se a esta sem 

tatear suas singulares efetuações de diferenças a depender das situações-posições (Costa & 

Mizoguchi, 2016). Ressoa aqui a crítica de Spivak (2003) a uma noção de diferença e 

desterritorialização que não coloca em análise a micropolítica de sua posicionalidade e 

efetuações. Na busca por dissolver identidades em tramas rizomáticas, findou-se muitas vezes 

por denegar a realidade concreta destas marcando violentamente nossas posições em tais 

tramas. 

Se por um lado estávamos forjando linhas de fuga para uma ciência afastada das 

hierarquias técnicas, da pretensão de neutralidade-objetividade cartesianas e das garras do 

produtivismo, por outro (e pelo mesmo) estávamos agindo dentro das bases colonialistas, 

racistas, patriarcalistas, cisheteronormativas e capacitistas, reiterando uma longa tradição do 

epistemicídio de fazeres e saberes, uma vez que reiterávamos uma posicionalidade do norte-

global como referência do conhecer-agir ao mesmo tempo que não evidenciávamos nossas 

complexas implicações com tais sistemas de opressão e, tampouco, nomeávamos tais sistemas 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

de opressão em suas formas instituídas pela branquitude, patriarcado, cisheteronorma e 

capacitismo. A “diferença” aparecia como “bússola” ética de modo demasiado abstrato, sem 

rizomar territorialidades singulares e suas posicionalidades nos sistemas de opressão e 

privilégio. 

Esse movimento de crítica não colocava suficientemente o próprio pesquisador na 

imanência de sua vida em questão de modo mais amplo. Seu próprio corpo, suas entranhas e 

afetos eram colocados em questão desde sua atuação enquanto profissional e/ou militante, mas 

muitas vezes esvaziado dos processos de racialização da branquitude, de problematização do 

gênero, do capacitismo, da cisheteronorma. Um lugar de luta “lado a lado”, ainda seguro e 

ontologicamente confortável demais para o pesquisar de quem habitava o ponto central da 

norma enquanto a criticava. 

 

Reposicionando-nos: As Armadilhas dos Selos para Inglês Ver e o Capital Aplaudir 

 

Situar a crítica junto a um giro decolonial em um exercício ético-político interseccional, 

é fundamental para evitar que nossos trabalhos virem um “selo antirracista” esvaziados de uma 

práxis da formação de comunidades (Collins, 2022). Rivera Cusicanqui (2010) e Krenak (2020) 

chamam atenção para o que se tornou o selo de sustentabilidade: uma marca bastante cobiçada 

hoje que precisa ser estampada para agregar capital ao produto que se quer vender e que de 

sustentável pouco tem em suas implicações práticas. Uma ação “para inglês ver”. Expressão 

que remonta ao período histórico em que a Inglaterra, por motivos econômicos, tenta abolir a 

escravidão no mundo na primeira metade do século XIX. O Brasil imperial, de economia 

escravagista, fingia ceder à pressão dos ingleses e combater o tráfico de escravos colocando 

navios no litoral com a suposta missão de ir atrás das naus que aprisionavam escravizados. Na 

prática, entretanto, nunca houve combate, era apenas uma encenação "para inglês ver". 

Nessa mesma toada, está o selo sustentável e o selo antirracista: a colonialidade segue 

em suas dinâmicas de instauração de hierarquias e (de)negações, mas vemos a presença dos 

signos da “descolonização” e do “antirracismo” em trabalhos como forma de manter o capital 

simbólico e concreto dos seus autores, mas sem implicar tais conceitos enquanto dimensões 

vivas no exercício ético sobre suas práticas políticas de formação de comunidades (de vida, 

profissionais, teóricas etc.). Assim como a abolição da escravidão, essa virada de posição - a 

busca pelo selo antirracista - só acontece quando passa a ser imprescindível estar "do outro 

lado" para permanecer imaginariamente “do mesmo lado” que sempre se acreditou estar: 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

lutando lado a lado, em um mesmo barco, de mãos dadas, na mesma trincheira da diferença/ 

singularidade/resistência. 

No entanto, como bem vimos acima, situar-se em uma posicionalidade descolonizante 

não extirpa contradições e paradoxos constituintes de nossas vidas. Essa é a crítica de Silvia 

Rivera Cusicanqui, quando a autora denuncia como os estudios postcoloniales são adicionados 

hoje em dia aos currículos de diversos pesquisadores como um selo culturalista e academicista, 

"desprovisto del sentido de urgencia política que caracterizó las búsquedas intelectuales de los 

colegas de la India" (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 57). Nada mais são que outras maneiras de 

(de)negar novas formas de colonização, pois são relações esquemáticas, estereotipadas, sem 

vascularização de práticas concretas, que acabam por estabelecerem-se enquanto esquemas 

duros que se replicam como equivalentes em diferentes situações sem tramar-se com as vidas 

e transformá-las em tal tramar. Outro nome que poderíamos dar seria uma “implicação 

desimplicada”, que se dá no meio de linhas gerais, abstratas, sem concreção com o mundo e 

deslocamento de si. 

Cusicanqui aponta que, por exemplo, o termo "povos originários" converte indígenas 

em minorias estereotipadas como um "adorno multicultural do neoliberalismo" (Rivera 

Cusicanqui, 2010, p. 59). A tentativa de esvaziar a descolonização e a interseccionalidade 

(Collins, 2022) de sua imanência e concretude relacionais políticas, não apenas encobrem 

práticas colonizadoras como as renovam, recriando formas atualizadas de colonização e 

subalternização. Em outras palavras, há uma mudança para que nada mude, uma inclusão para 

inglês ver ou, "a serviço do espetáculo pluri-multi do estado e dos meios de comunicação 

massiva" (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 62). Tudo isso em verdade nem deveria nos surpreender 

quando é de nosso conhecimento que o capitalismo é uma máquina que opera pela constante 

revolução de si, alimentando-se de suas linhas de fuga, exatamente para manter/conservar sua 

axiomática mínima, muito bem expressa na famosa frase de Lampedusa: "tudo deve mudar para 

que tudo fique como está”. 

A exemplo disso vemos a prática de tokenismo ocorrer de forma disseminada em 

diferentes ambientes de trabalho, onde pessoas negras, lgbtqiapn+, pessoas com deficiência, 

são incluídas para preencher as cotas de diversidade sem que, no entanto, recebam de fato os 

mesmos recursos e oportunidades que são dados aos demais. Uma lógica de quem se vê no 

centro, não quer se deslocar dali e, portanto, entende que incluir é deixar os outros entrarem na 

sua bolha - com certas condições - como uma benesse, um favor que estão fazendo para aqueles 

que estariam à margem. "Se reproduce así una “inclusión condicionada”, una ciudadanía 

recortada y de segunda clase, que moldea imaginarios e identidades subalternizadas al papel 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

de ornamentos o masas anónimas que teatralizan su propia identidad" (Rivera Cusicanqui, 

2010, p. 60). 

Com o esvaziamento da práxis política destes conceitos pela individualização e redução 

da prática ao consumo e publicidade, se parte da culpa e da busca de expiação desta por meio 

de rituais de consumo, manifestações em redes sociais, utilização de símbolos e jargões da luta, 

sem confrontar os próprios privilégios e a sua participação em tais violências. Tal como no 

“capitalismo verde” que pretende salvar o planeta pelo próprio consumo que lhe aniquila, a 

culpa branca busca expiar sua participação no racismo sem, no entanto, tocar no privilégio 

sustentado pela branquitude. O que garante que este ensaio não seja mais um exemplo desta 

mesma prática? Infelizmente nada, inclusive pelo contrário, é fundamental reconhecer que em 

certa medida ele certamente participa de tal lógica ao mesmo tempo que busca desta se deslocar. 

Conforme falamos anteriormente, não há posição crítica que se isente de críticas. Desse 

modo, não almejamos habitar um lugar seguro, senão justamente colocar em questão o lugar 

que estamos fazendo ver - a colonialidade e a branquitude que nos habitam - para então produzir 

práticas que caminhem em outra direção. Assumir esse constante exercício crítico de nossa 

posicionalidade dentro da Psicologia Social passa por uma análise de nossas práticas enquanto 

pesquisadores que participam da construção de uma academia mais inclusiva, que busca não 

somente agregar mais diversidade no seu copo discente, como também incluir em suas 

referências teorias menos brancas, europeias e patriarcalistas. Ambos os objetivos só fazem 

sentido se nossas práticas - acadêmicas e de vida – estiverem alinhadas com a ética descolonial 

que queremos ajudar a construir. Reconhecer nossos privilégios, fazer ver a norma que nos 

habita e narrar nossos desconfortos e inseguranças (inclusive com as possibilidades de 

transformação dessa psicologia) mostra-se como um caminho potente. É por compreendermos 

que a psicologia social ético-estético-política habita esse terreno fértil para um constante 

movimento de crítica de sua própria posicionalidade, que destacamos a possibilidade de 

construção de novos caminhos. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Referências 

 

Cabral, A. (1980). A arma da teoria. Rio de Janeiro: Codecri. 

Castro-Gómez, S. (2005). Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da “invenção do 

outro”. In E. Lander (Org.), A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas (pp. 87-95). Buenos Aires: CLACSO. Recuperado em 

24 de maio de 2024, de https://libreria.clacso.org/publicacion.php?p=164&c=13 

Césaire, A. (2020). Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta. 

Collins, P. H. (2022). A diferença que o poder faz: interseccionalidade e democracia 

participativa. Revista Sociologias Plurais, 8(1), 11-44. 

http://doi.org/10.5380/sclplr.v8i1.84497 

Costa, L. A., & Mizoguchi, D. H. (2016). Colapso: esgotamentos e passagens. In M. E. B. 

Barros, D. H. Mizoguichi, & L. A. Costa (Orgs.), Colapso clínico-político do comum 

na contemporaneidade. Curitiba: CRV Editora. 

Fanon, F. (1968). Condenados da terra (Vol. 42). São Paulo: Civilização Brasileira. 

Fanon, F. (2008). Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA. 

Foucault, M. (1990). Qu'est-ce que la critique? Critique et Aufklärung. Bulletin de la Société 

Française de Philosophie, 82(2), 35-63. Recuperado em 24 de maio de 2024, de 

https://blogs.law.columbia.edu/revolution1313/files/2022/01/Michel-Foucault-Quest-

ce-que-la-Critique-1.pdf 

Glissant, E. (2021). Poética da relação (Poética III, Tradução de Eduardo Jorge Oliveira e 

Marcela Vieira). Rio de Janeiro: Bazar do Tempo. 

Grosfoguel, R. (2016). A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século 

XVI. Revista Sociedade e Estado, 31(1), 25-49. http://doi.org/10.1590/S0102-

69922016000100003 

Haraway, D. (1995). Saberes Localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 

da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, (5), 7-41. 

Haraway, D. (2019). Seguir con el problema: generar parentesco en el Chthuluceno (Tradução 

de H. Torres). Bilbao: Consonni. 

Hooks, B. (2017). Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade (2. ed., 

Tradução de M. B. Cipolla). São Paulo: Editora Martins Fontes. 

Kilomba, G. (2019). Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó. 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Krenak, A. (2020). Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras. 

Mbembe, A. (2017). Políticas da inimizade. Lisboa: Antígona. 

Memmi, A. (2007). Retrato do colonizado precedido de retrato de colonizador (Tradução de 

M. J. Moraes). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 

Mignolo, W. (2008). Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF, (34), 287-324. 

Mignolo, W. (2017). Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, 1(1), 12-32. 

Mombaça, J. (2017). Rumo a uma redistribuição desobediente de gênero e anticolonial da 

violência! In A. Pedrosa, A. Carneiro, & A. Mesquita (Orgs.), Histórias da sexualidade: 

antologia (pp. 301-310). São Paulo: MASP. 

Monteiro, A. (2021). O pensamento negro e suas relações com outras perspectivas descoloniais. 

In M. C. Alves & A. C. Alves (Orgs.), Redes Intelectuais: epistemologias e 

metodologias negras, descoloniais e antirracistas. Porto Alegre: Rede Unida. 

Restrepo, E., & Rojas, A. (2010). Inflexión decolonial: fuentes, conceptos y cuestionamientos. 

Popayán: Editorial Universidad del Cauca. 

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón. 

Rivera, T. (2020). A favor da identidade e contra a enunciação “neutra” da teoria. In T. Rivera 

(Ed.), Psicanálise antropofágica (identidade, gênero, arte) (pp. 21-28). Porto Alegre: 

Artes & Ecos. 

Rivera, T. (2023). Para dissecar o falo: fetiche, violência e sedução. Revista Lacuna, (14), 2. 

Recuperado em 24 de maio de 2024, de https://revistalacuna.com/2023/06/06/n-14-2/ 

Segato, R. (2021). Crítica da colonialidade em oito ensaios: e uma antropologia por demanda. 

Rio de Janeiro: Bazar do Tempo. 

Silva, R. N. (2004). Notas para uma genealogia da Psicologia Social. Psicologia e Sociedade, 

16(2), 12-19. http://doi.org/10.1590/S0102-71822004000200003 

Souza, A. D. M. P., & Szuchman, K. S. (2021). Furando os bolsos da psicologia social: 

experimentações transgressoras na docência. Revista Polis e Psique, 11(1), 143-161. 

Recuperado em 24 de maio de 2024, de 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2238-

152X2021000100010&lng=pt&nrm=iso 

Spivak, G. C. (2003). ¿Puede hablar el subalterno? Revista Colombiana de Antropologia, 39, 

1-22. 



Estud. Pesqui. Psicol., Rio de Janeiro, v. 25, e84572, Janeiro a Dezembro de 2025. 

Spyer Dulci, T. M., & Rocha Malheiros, M. (2021). Um giro decolonial à metodologia 

científica: apontamentos epistemológicos para metodologias desde e para a América 

Latina. Revista Espirales, 5(1), 174-193. Recuperado em 24 de maio de 2024, de 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/article/view/2686 

 

 

Notas 

1 Enquanto a tradição do pensamento ocidental buscou usualmente por efetuar divisões categoriais entre as 

dimensões ética, estética, política, epistêmica e ontológica, perspectivas filosóficas desviantes como as de 

Espinosa, Nietzsche, Deleuze e Guattari evidenciaram a imanente transversalidade existente entre estas na 

constituição de perspectivas/ modos de existir. A articulação do ético, com o estético e o político, em especial, 

evidencia o caráter imanente e contingente do campo ético enquanto composição estética de experiências, assim 

como também sua inerente dimensão coletiva, incorrendo sempre em uma prática política. 

2 A micropolítica não se refere propriamente a uma escala de abrangência, mas sim um modo de práxis política. A 

micropolítica toma como campo de atuação elementos moleculares da realidade como afetações, desejos, práticas, 

agenciando dispositivos que buscam promover desvios e transformações nos modos de existir. A micropolítica 

não é oposta ou separada da macropolítica, muito antes pelo contrário, tratando-se de dimensões intimamente 

emaranhadas. 

3 Deleuze e Guattari operam uma subversão da separação marxista entre modo de produção e ideologia, 

emaranhando ambas dimensões em um só plano de imanência no qual não há apenas os “modos de produção” 

enquanto formas de transformar o mundo materialmente pelo trabalho, mas sim, uma produção desejante, 

evidenciando a materialidade do desejo e dos afetos na produção de mundo. Assim, sendo, o desejo deixa de ser 

algo íntimo do sujeito e passa a ser uma produção coletiva de ecossistemas político-libidinais. 

4 Este uso do contra-colonial se diferencia daquele feito por Antônio Bispo que não apresenta o que viria depois, 

mas, sim caracterizaria as práticas ancestrais que resistem à colonização desde territórios ainda não completamente 

colonizados. 


