
 

 
 Artigo 

Livre 
 

 

Anti intelectualismo 
e anti 
institucionalismo: 
um diálogo sobre a 
crise da ideia de 
mediação 
 
Anti-intellectualism and 
anti-institutionalism: a dialogue on the 
crisis of the idea of ​​mediation​

 

 

Alexandra Dias Ferraz 
Tedesco 
 
Doutora em História pela Universidade 
Estadual de Campinas, Brasil 
Professora da Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro, Brasil 
alexandra.tedesco@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-7840-5014 
http://lattes.cnpq.br/8667851536249266  
 

Sarah Al-Matary 
 
Doutora em Literatura Comparada 
Membro do Institut universitaire de France e 
coeditora da revista on-line La Vie des idées 
Professora catedrática da Université Le Havre 
Normandie, França 
almatary76@hotmail.com 
 
 
Resumo: O presente texto é fruto de um diálogo 
sobre a dinâmica histórica do fenômeno do 

anti-intelectualismo na contemporaneidade. 
Assumindo que não é possível compreender o 
fenômeno apenas por sua negatividade, o 
argumento posiciona as manifestações de 
hostilidade em relação aos intelectuais em um 
debate mais amplo acerca da desconfiança em 
relação às instâncias de mediação de forma geral. 
A primeira parte é uma apresentação, de autoria de 
Alexandra D. F. Tedesco, que circunscreve o 
argumento no debate brasileiro e introduz a 
segunda parte, de autoria de Sarah Al Matary, que é 
a transcrição de uma conferência proferida por ela 
na Universidade do Estado do Rio de Janeiro, em 
2025. Esperamos contribuir com o necessário 
debate sobre a dimensão transnacional do 
fenômeno, bem como sugerir caminhos de 
pesquisa colaborativa que nos permitam 
compreender aspectos relevantes do 
funcionamento do campo intelectual e literário. 
 
Palavras-chave: Anti-intelectualismo; Anti 
institucionalismo; Campo intelectual. 

 
 
Abstract: This essay is the result of a dialogue 
about the historical dynamics of the phenomenon 
of anti-intellectualism in contemporary times. The 
argument posits that it is impossible to 
comprehend the phenomenon solely through its 
negativity, and it situates manifestations of hostility 
toward intellectuals within a broader debate about 
public distrust of mediating institutions. The initial 
section consists of an introduction by Alexandra D. 
F. Tedesco, which contextualizes the argument 
within the Brazilian debate and introduces the 
second section, which is a transcript of a lecture 
that Sarah Al Matary delivered at the State 
University of Rio de Janeiro in 2025. We aspire to 
contribute to the essential discourse regarding the 
transnational dimension of the phenomenon and to 
propose potential avenues for collaborative 
research that will enable us to comprehend 
pertinent aspects of the intellectual and literary 
field. 
 
Keywords:Anti-intellectualism; Anti-institutionalism; 
Intellectual field. 

 

 

Artigo recebido em: 20 de setembro de 2025 
Aprovado em: 13 de dezembro de 2025 
DOI: 10.12957/intellectus.2026.95255   337 

 



 

Apresentação  

Alexandra Dias Ferraz Tedesco 

 

A conferência Tipos e Estereótipos do intelectual: quando o ódio desfigura, publicada neste 

número da revista Intellèctus, vêm a calhar para um debate que transcende campos nacionais e 

disciplinares: aquele que nos informa sobre os ataques voluntários e involuntários, externos e 

internos, que os intelectuais e as instituições que os abrigam têm sofrido nas últimas décadas. 

Sarah Al-Matary, na época professora titular de Literatura na Universidade de Lyon (desde então 

foi nomeada professora catedrática na Universidade de Le Havre) nos apresentou, em evento 

organizado pelo Laboratório de Pesquisas e Práticas de Ensino (LPPE-IFCH-UERJ) um recorte de 

seu livro La Haine des clercs, publicado em 2019 pelas Éditions du Seuil. Embora o livro se 

dedique especialmente ao contexto francês, alguns pontos metodológicos e epistemológicos 

encontram no Brasil dos últimos anos uma recepção oportuna e um espaço necessário de 

interlocução. Efetivamente, a tradição de crítica e ridicularização aos intelectuais, suas 

performances profissionais e as instituições que historicamente os abrigam não é nova, nem 

especificamente francesa. Como demonstra Al-Matary, há representações imagéticas e 

narrativas dessa tensão já Antiguidade grega. Na peça As Nuvens, de Aristófanes (por volta de 

423 a.C.), já encontramos a imagem de Sócrates pendurado em uma cesta, vilipendiado por seus 

conterrâneos, e a célebre cena do incêndio aos espaços de “desvirtuamento da juventude” que 

ali se dariam por conta do pensador (Al-Matary posiciona esse exemplo dentro um rico universo 

de manifestações análogas, como sátiras publicadas em jornais e revistas ao longo dos séculos). 

A hostilidade e a desconfiança dirigida aos intelectuais (antes mesmo que essa palavra fosse 

transformada em conceito e campo de batalha pelos acontecimentos do Affaire Dreyfus), 

portanto, perpassa todo o período que, na França, antecede a institucionalização moderna do 

universo letrado. A essa permeabilidade temporal deve ser adicionada uma heterodoxia de outra 

natureza: nessa perspectiva de longa duração, nenhum espectro político esteve isento de 

anti-intelectualismos de distintas naturezas e graus, e nem mesmo os ambientes acadêmicos 

estão a salvo dessas posturas, eventualmente confundidas com críticas progressistas às 

desigualdades e distinções que fazem parte do universo da ciência.  

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  338 

 



 

Se, no caso francês, locus da representação moderna do intelectual engajado e, 

indubitavelmente, universo de referência para práticas intelectuais de todo o ocidente, a crítica 

aos intelectuais acompanha a própria centralidade política dessa categoria, o mesmo não se 

passa da mesma forma em todos os campos nacionais. O contraste empírico é 

metodologicamente valioso. No caso do Brasil, por exemplo, embora a circulação da oposição 

entre “intelectuais cosmopolitas desterritorializados” e o “homem simples” não seja nova e faça 

parte do repertório popular, pode-se notar que os últimos anos têm acentuado o discurso hostil 

aos intelectuais, aos acadêmicos, às universidades e às instituições mediadoras de maneira geral. 

As razões desse fenômeno são muitas e heterogêneas, e certamente não haveria espaço neste 

texto para identificar e aprofundar cada uma delas. Algumas pistas, contudo, podem ser 

buscadas nas relações que as universidades mantiveram, em países como o Brasil, tanto com as 

elites políticas seculares quanto com a sociedade mais ampla que enxerga, ou enxergava, nessa 

instituição, uma possibilidade de ascensão social. Quando essa relação não se sustenta mais no 

mundo do trabalho, a insatisfação pragmática dá lugar a um discurso de descredibilização e, em 

alguns casos, de ódio. Ademais, o processo de autonomização das instituições universitárias em 

relação à esfera política não foi, no Brasil, destituído de conflitos e, muitas vezes, a incapacidade 

de conversão dos tipos de capitais (políticos e econômicos em científicos e culturais) gera uma 

situação que, de forma alegórica, foi descrita por Norbert Elias em seu comentário sobre a 

relação de Mozart com as instituições vienenses de seu tempo:  

 

Pessoas com a posição de outsiders em relação a certos grupos 
estabelecidos, mas que se sentem seus iguais ou mesmo superiores, por 
suas realizações pessoais ou, algumas vezes, até mesmo por sua riqueza, 
às vezes reagem rancorosamente às humilhações a que estão expostas; 
podem também estar plenamente conscientes dos defeitos do grupo 
estabelecido. Mas enquanto o poder do establishment permanecer 
intacto, tanto ele como seu padrão de comportamento e sentimento 
podem exercer uma atração muito forte sobre os outsiders. Muitas vezes o 
maior desejo destes é serem reconhecidos como iguais por aqueles que os 
tratam, tão abertamente, como inferiores. A curiosa fixação dos desejos 
dos outsiders pelo reconhecimento e aceitação do establishment faz com 
que tal objetivo se transforme no foco de todos os seus atos e desejos, sua 
fonte de significado. Para eles, nenhuma outra estima, nenhum outro 
sucesso, têm tanto peso quanto a estima do círculo em que são vistos 

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  339 

 



 

como outsiders inferiores, quanto o sucesso em seu establishment local. 
Precisamente este sucesso foi, afinal, negado a Mozart (ELIAS, 1994: 39). 

 

Embora essa posição de antinomia entre elites políticas e campo acadêmico seja histórica 

e remeta à própria estruturação do sistema universitário, a recente pandemia do COVID-19 

atualizou e deu um novo formato, mais público e midiático, ao embate mais antigo entre ciência 

e política. Conforme Shapin (2020), nesse sentido, é o saber social da confiança na ciência - 

saber em quem confiar e quais instituições escutar - o que está em jogo em situações de crise. 

Esse saber social e, digamos assim, desigualmente distribuído não apenas conforme as 

tendências políticas, mas, sobretudo, conforme os temas eventualmente debatidos estejam mais 

ou menos ligados a embates morais de uma determinada sociedade, não pode ser aprendido 

apenas teoricamente: faz parte de uma confiança institucional que se constrói na própria 

interação entre o campo da política e o campo científico. Nesse sentido, pela natureza histórica 

da abordagem de Al-Matary e da minha própria, os campos nacionais aparecem como 

reguladores das expectativas depositadas e gestionadas em torno da universidade e dos 

intelectuais. Assim, embora cada país tenha sua própria tradição anti-intelectualista e suas 

imagens de hostilidade, não é incomum que se percebam regularidades na forma dos 

enfrentamentos, a despeito dos conteúdos variáveis. Sarah Al-Matary aborda isso em La Haine 

des clercs convidando para uma reflexão transnacional sobre o fenômeno:  

Entre esfera pública e esfera privada, teoria e ficção, obras individuais e 
produções coletivas, o discurso anti-intelectualista desenha um espaço 
híbrido que ignora fronteiras. Tendo convenientemente limitado o tema à 
França (incluindo as colônias), estamos conscientes de que uma história 
comparada, e a fortiori uma história transnacional, levaria também a 
relativizar a singularidade das relações francesas entre o campo 
intelectual e o campo político e a desconstruir a imagem do clérigo 
comprometido, do intelectual fiel a uma tradição cartesiana, a um modelo 
de escola republicana que gostaríamos de conformar à genialidade do 
lugar (AL-MATARY, 2019: 17). 

 

O horizonte transnacional do problema, por assim dizer, convida a uma abordagem 

também transnacional. A percepção de algumas regularidades não obscurece, nesse sentido, a 

densidade propriamente nacional das fórmulas através das quais esses discursos são 

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  340 

 



 

apresentados. Em meu próprio trabalho, parti de um diagnóstico bastante específico para 

acessar a problemática mais ampla que remete ao anti-intelectualismo enquanto 

anti-institucionalismo sistêmico, ligado inclusive às dinâmicas do mundo do trabalho. Cito: 

Em sala de aula, certa vez, fiz um experimento de pensamento para falar sobre a imagem 

deletéria que eventualmente circula em relação aos intelectuais. Pedi que os alunos 

imaginassem um dia na vida de um intelectual. Acordaria por volta das 5h ou por volta das 

8h30? Será que, ao acordar, se sente disposto para o trabalho ou um pouco afetado pelo jantar 

da noite anterior, feito em companhia de outros intelectuais, em um restaurante 

intelectualizado, regado a boas conversas intelectuais? Às 9h30 senta-se à mesa de trabalho, e o 

que faz então? Quais são os procedimentos do cotidiano desse personagem, tipo ideal 

recorrente? De que é feita, afinal, sua persona? (PAUL, 2011). Será que terá um almoço 

encurtado pelo trabalho ou poderá dar-se a ocasião de uma taça de vinho antes da refeição? Essa 

é obviamente uma representação caricatural, mas é precisamente da caricatura que vem sua 

força invocatória. Quem coloca a caricatura em circulação? Será que, a essa altura, podemos 

dizer que os acadêmicos não participam de forma alguma de sua reatualização? Às 20h já o 

encontramos novamente escorado num balcão de um café, bebericando alguma cortesia 

enquanto explica a crise, o cosmos, a última emenda do governo federal. Em contraste, o 

cotidiano do professor e do cientista, assépticos (e acéticos?) de maneiras distintas, revelaram 

uma expectativa curiosa por parte de um grupo de jovens que estão fazendo um curso de 

licenciatura em 2023, na cidade do Rio de Janeiro: estes percebem que sua auto-imagem se 

distancia imensamente do intelectual “clássico”, e não lamentam tal afastamento. Poderíamos 

nos perguntar, dentre muitas outras coisas: como pode que a imagem caricatural que cerca o 

termo intelectual tenha força suficiente para sair do ambiente público da desconfiança em 

relação às ‘coisas do conhecimento’ e se tornar moeda corrente no imaginário da identidade 

profissional dos próprios estudantes. Entender como circula essa disposição refratária à certas 

imagens do intelectual − fidedignas ou não, insisto, mas simbolicamente poderosas − e por quais 

caminhos se torna um verdadeiro atestado de boas práticas: esse é o horizonte que organiza 

este livro. Acompanhando o argumento de Huppauf e Weingart (2007), trata-se de prestar 

atenção a um movimento de retorno: não apenas pensar em como as imagens que fazemos de 

nós mesmos enquanto acadêmicos circulam para fora da universidade e nela repercutem, mas 

sobretudo em como as imagens que a sociedade faz de nós afetam não somente nossa percepção 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  341 

 



 

de identidade profissional, mas nossas práticas disciplinares em si mesmas (até mesmo porque 

organizam as expectativas dos postulantes e suas imagens do “que significa ser um cientista”). 

Essas “imagens profissionais” são, também, autoimagens. Muitas vezes a força do 

discurso anti-intelectualista permeia até mesmo o modo como vemos nosso próprio trabalho e 

orientamos nossas posições políticas e institucionais. Al-Matary chama a atenção para o fato de 

que muitos dos anti-intelectuais que aparecem em sua investigação - como Bernanos e Drieu La 

Rochelle, são eles próprios intelectuais. Apesar disso, não ocupam posição central, o que nos 

leva mais uma vez a Mozart: para além do conteúdo dos discursos críticos aos intelectuais, é 

importante observar a posição que seus enunciadores ocupam (BOURDIEU, 1998). 

Eventualmente, indivíduos com muita proeminência na política sintetizam essa disputa de 

posições. Al-Matary enfoca o caso de Michel Onfray, filósofo mais midiático da França 

contemporânea, que ostenta discursos virulentos contra a universidade e contra os intelectuais 

a partir da denúncia da “casta” e da camarilha. Essa retórica populista amparada num 

“anti-elitismo” de ocasião é familiar àqueles que tomaram conhecimento, por exemplo, das 

críticas nada amistosas que Olavo de Carvalho, guru da extrema direita brasileira nos últimos 

anos, formulava e dirigia em relação à academia. Voltando mais uma vez a Mozart:  

 

A curiosa fixação dos desejos dos outsiders pelo reconhecimento e 
aceitação do establishment faz com que tal objetivo se transforme no foco 
de todos os seus atos e desejos, sua fonte de significado. Para eles, 
nenhuma outra estima, nenhum outro sucesso, têm tanto peso quanto a 
estima do círculo em que são vistos como outsiders inferiores, quanto o 
sucesso em seu establishment local (ELIAS, 1994: 39). 

 

A crítica, paradoxalmente, endossa a centralidade da universidade e dos intelectuais em 

nossa sociedade: se receber sua chancela é tão importante e criticar seu “modo de vida” é tão 

simbolicamente rentável, podemos assumir que a universidade não é, como eventualmente 

querem fazer crer seus detratores mais inflamados, uma instituição moribunda.  

Finalmente, há um último aspecto acerca do debate proposto por Al-Matary que merece 

destaque nessa apresentação: a convergência possível entre uma abordagem 

historiograficamente orientada (com vasta pesquisa documental), um repertório que vem, em 

sua maior parte, da Literatura e, não menos importante, uma abertura ao debate sobre as 

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  342 

 



 

posições (oriundo da sociologia dos intelectuais), é um dos ganhos analíticos do livro. Essa 

abertura disciplinar - que parte do princípio de que as disciplinas e suas pedagogias 

performáticas existem e causam efeitos nas disposições acadêmicas - é onde posiciono também 

minhas pesquisas recentes, ainda que isso possa causar dificuldades de alocação do trabalho em 

uma ou duas categorias teóricas específicas. É, assim, na expectativa de adensar um debate que 

é, por natureza, difícil (na medida em que envolve nossa própria sobrevida institucional 

enquanto acadêmicos) que trazemos à luz a conferência da professora Al-Matary. Entender o 

fenômeno do anti-intelectualismo historicamente é, supomos, um modo de nos prevenir de certa 

atitude inocente descrita por Bourdieu como a confiança na realidade de uma existência que, 

para existir, precisa abstrair da resistência da realidade.  

 

Conferência “Tipos e estereótipos do intelectual. Quando o ódio 

desfigura” 

Sarah Al-Matary, UERJ, 14.04. 2025 

 

Boa noite a todos. É uma grande honra estar aqui na Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro. Gostaria de agradecer àqueles que tornaram esta conferência possível, especialmente à 

professora Alexandra Dias Ferraz Tedesco, que me foi recomendada calorosamente por meu 

amigo Rafael Faraco Benthien, professor na Universidade Federal do Paraná.  

A professora Tedesco, que conhece muito bem a filosofia e a sociologia francesas, acaba 

de escrever uma história do anti-intelectualismo com foco na segunda metade do século vinte: A 

Universidade em seus críticos: uma história intelectual do anti-intelectualismo. Estou muito feliz 

que seu livro será publicado em breve, pois Alexandra ampliou e enriqueceu meu próprio 

trabalho (AL-MATARY, 2019), dando-lhe uma dimensão internacional. Na introdução de seu 

livro, ela enfatiza que o anti-intelectualismo se baseava em “certas imagens do intelectual” que 

eram “fidedignas ou não, [...] mas simbolicamente poderosas” (TEDESCO, 2025: 15). Hoje, quero 

analisar as origens dessas imagens do intelectual, que foram desfiguradas desde muito antes de 

nossa era. Vou me concentrar principalmente em exemplos franceses, com os quais talvez nem 

todos estejam familiarizados. Quero mostrar como algumas referências, algumas figuras, 

sustentaram a retórica anti-intelectualista por vários séculos. Essa retórica violenta não tem 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  343 

 



 

fronteiras, como vocês bem sabem. Sua gramática é internacional. O anti-intelectualismo se 

adapta às circunstâncias históricas e às situações de enunciação, mas tem suas características 

permanentes: por exemplo, a oposição entre dizer e fazer.  

O discurso anti-intelectualista é estruturado em torno de três demandas, às vezes 

interconectadas:  

- expurgar: o intelectual, considerado doente ou criminoso, é descrito como um parasita 

que contamina a sociedade;  

- encarnar: diz-se que o intelectual está desligado da realidade;  

- educar de forma diferente: os anti-intelectualistas, sejam de direita ou de esquerda 

(porque também há anti-intelectualismo na esquerda!), querem acabar com metodologias 

rígidas e conteúdos que consideram supérfluos.  

Quero deixar claro desde o início que muitos dos anti-intelectualistas sobre os quais 

falarei são, de fato, intelectuais - ou pessoas que têm acesso à cultura e à escrita. Há pelo menos 

dois motivos para isso: primeiro, por causa das fontes disponíveis para o historiador: no que diz 

respeito ao passado, o antiintelectualismo popular, que é transmitido oralmente, escapa aos 

pesquisadores que trabalham com fontes impressas. Por outro lado, o anti-intelectualismo é 

usado por certos literatos que se sentem frustrados por não ocuparem a posição que outros 

ocupam, ou que sofrem com o fato de que a educação os transformou em intelectuais apesar de 

si mesmos, distanciando-os de seu meio social original. Desse ponto de vista, o 

anti-intelectualismo é uma ferramenta de demarcação, uma arma. É por isso que o alvo dos 

anti-intelectualistas muda: pessoas de letras, membros do parlamento, artistas, professores, 

funcionários públicos, jornalistas etc. É também por isso que muitos dos ataques são reversíveis: 

a maioria dos anti-intelectualistas acaba sendo acusados de intelectualismo! Os 

anti-intelectualistas e os intelectuais disputam o monopólio da cultura, da inteligência e da 

razão, porque os anti-intelectualistas raramente afirmam ser estúpidos. No máximo alguns 

afirmam ser filosoficamente anti-racionais, ou valorizam o instinto, o inconsciente, a força. 

O anti-intelectualismo é uma guerra. Estritamente falando, é um discurso polêmico 

(polemos significa “guerra” em grego). As fontes que utilizei são diversas, em termos de gênero e 

material: romances, correspondência, artigos de imprensa, redes sociais (para o período mais 

contemporâneo).  Em cada caso, a violência é mais ou menos controlada. A particularidade desse 

corpus é que o discurso tem a eficácia de um ato, é performativo. A violência ultrajante 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  344 

 



 

incentivada pelos textos e pela iconografia raramente foi convertida em ação. Mas o 

anti-intelectualismo leva à agressão física diariamente (pense nas crianças cujos rostos são 

esmagados no pátio da escola porque usam óculos e parecem frágeis). Historicamente, há uma 

certa continuidade entre as operações violentas lançadas pelas ligas de extrema-direita no final 

do século dezenove e as demissões, deportações e expurgos que ocorreram na Rússia 

bolchevique, depois na União Soviética, na Alemanha nazista, na França ocupada na década de 

1940 e durante a Revolução Cultural Chinesa na década de 1960. Atualmente, a liberdade de 

pensar e de exercer profissões intelectuais (jornalismo, ensino etc.) está cada vez mais limitada 

e controlada. As pessoas que exercem essas profissões são desacreditadas e maltratadas em 

nível institucional. Como no passado, estão sendo feitas tentativas de tornar a voz dos 

intelectuais inadmissível ou inaudível. Isso envolve, por um lado, a construção de uma 

representação depreciativa do discurso do outro (apresentado como absurdo, escandaloso, 

imoral, antipatriótico) e, por outro lado, o descrédito da pessoa que sustenta esse discurso, por 

meio de ataques pessoais que a tornam indigna de confiança ou totalmente indigna de se 

manifestar. Como em um tribunal, o intelectual é acusado publicamente.  

Na França, o caráter do intelectual é geralmente considerado como tendo nascido no final 

do século dezenove, quando o escritor Émile Zola se mobilizou, juntamente com outros, em 

apoio a Alfred Dreyfus, um soldado acusado injustamente, em nome da “Razão de Estado”, por 

ser judeu, no episódio que ficou conhecido como L’Affaire Dreyfus (o Caso Dreyfus). Na realidade, 

os ataques àqueles que pensam são quase imemoriais. Se levarmos o anacronismo, ou a 

analogia, até a antiguidade, podemos rastrear as críticas aos intelectuais até a peça As Nuvens, de 

Aristófanes (por volta de 423 a.C.). De fato, essa peça é um ponto de referência para muitos 

anti-intelectualistas. Nela, o personagem de Sócrates é suspenso no ar em uma cesta e acumula 

raciocínios absurdos enquanto contempla o céu. O filósofo transmite um conjunto confuso de 

ensinamentos que amolecem as pessoas, e as afastam dos deuses. No final, é incendiado o local 

onde Sócrates e seus discípulos meditam longe da luz do dia. Nos séculos dezenove e vinte, essas 

nuvens imaginárias alimentaram os anti-intelectualistas da esquerda e da direita (em especial o 

movimento de extrema direita Action française). As nuvens se referem ao pensamento abstrato, 

considerado nebuloso: os oponentes dos intelectuais acreditam que eles estão fazendo muito 

barulho por nada, que eles estão isolados do mundo, em vez de estarem perto do chão, das 

raízes, das pessoas. O populismo se baseia em tais oposições entre alto e baixo, verticalidade e 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  345 

 



 

horizontalidade. Na França, por exemplo, a metáfora do vento foi usada pelo movimento 

poujadista, que tomou forma na década de 1950 em torno de Pierre Poujade (1920−2003). Em 

nosso país altamente centralizado, Poujade se opôs às elites parisienses das províncias e criticou 

o Estado e sua administração em nome dos agricultores, artesãos, lojistas e pequenos 

empresários. Pierre Poujade expressou um anti-intelectualismo tradicional, baseado no senso 

comum e na identificação de intelectuais com funcionários públicos, deputados e elites 

tecnocráticas. Esse líder carismático influenciou vários militantes nacionalistas, inclusive 

Jean-Marie Le Pen, que, na década de 1980, fez do Front National o primeiro partido de extrema 

direita a participar do sistema democrático.  

Os anti-intelectualistas franceses geralmente se referem a um escritor considerado o 

primeiro romancista francês, François Rabelais. Rabelais, que viveu no século dezesseis, 

professava o humanismo renascentista. Mas em suas obras satíricas e humorísticas, criticou a 

superstição religiosa e o espírito escolástico representado pela faculdade de teologia de Paris, 

então localizada na Sorbonne. Foi ele quem cunhou os rótulos depreciativos de Sorbonnards, 

Sorbonagres e Sorbonicoles. Esses rótulos seriam usados até o século vinte em um contexto 

completamente diferente, não mais o da luta contra uma Igreja que se apoiava em rígidos 

costumes, mas de hostilidade aos novos clérigos que eram os intelectuais, particularmente os 

intelectuais progressistas. Por exemplo, hoje, o filósofo Michel Onfray, nascido em 1959, 

despreza os sorbonagres, mas sua trajetória é atípica. Ou talvez, ao contrário, muito típica de um 

tipo de deriva contemporânea. Michel Onfray veio de uma origem modesta e foi treinado como 

filósofo. Inicialmente de extrema esquerda, ele tinha simpatias libertárias. Pediu demissão de 

seu cargo de professor do ensino médio para fundar uma “Universidade popular” gratuita, no 

espírito das universités populaires abertas aos trabalhadores no final do século dezenove na 

França, na época do Caso Dreyfus. Sua visão para essa universidade popular é de que ela seria 

um lugar onde a cultura poderia ser democratizada. Em especial, ele desenvolveu uma 

contra-história da filosofia que privilegiava autores e movimentos fora do discurso canônico: 

materialismo, hedonismo, barroco etc. Suas palestras eram transmitidas pela televisão e pelo 

rádio, inclusive pela principal estação cultural da França, a France Culture, o que deu a Michel 

Onfray um alto perfil na mídia. Ele lutou contra as ideias de Jean-Marie Le Pen (1928−2025), na 

época a principal figura da extrema-direita da França - desde então substituída por sua filha 

Marine Le Pen. Mas, nos últimos anos, Michel Onfray se desviou para o populismo de extrema 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  346 

 



 

direita, se convertendo em um dos chamados fascistas vermelhos. Será que foi por ter 

permanecido como professor do ensino médio, em uma escola pública fora da capital, com uma 

tese de doutorado, mas sem acesso a cargos universitários, que Michel Onfray alimentou tanta 

hostilidade contra acadêmicos e pesquisadores? De qualquer forma, Michel Onfray 

curiosamente mistura dois vocabulários. Ele mobiliza tanto elementos ligados à defesa dos 

intelectuais na época do Caso Dreyfus, quando Émile Zola apoiou o capitão judeu acusado 

injustamente, quanto elementos do anti-intelectualismo. Por um lado, Onfray se refere às 

universidades populares criadas por intelectuais na época do Caso Dreyfus; por outro lado, ele 

expressa seu desprezo pela “casta” ou “sindicato” dos intelectuais - palavras usadas 

precisamente contra os intelectuais na época do Caso Dreyfus. Onfray acusa professores e 

pesquisadores pagos pelo Estado de estarem a serviço do poder e de serem incapazes de 

desenvolver seus próprios pensamentos. Ele também denuncia os protocolos acadêmicos (notas, 

bibliografia e referências a trabalhos existentes): para ele, são comentários entre iniciados, entre 

colegas, sem nenhum interesse fora da academia. Para dar uma ideia da violência de seus 

comentários, citarei uma tradução aproximada de uma de suas declarações sobre pesquisadores 

do Centre national de la recherche Scientifique − CNRS −, o maior órgão público de pesquisa 

científica da França: 

 

Eles [os pesquisadores do CNRS] passam a vida olhando para um cesto de lixo, 
com os olhos fixos em seu buraco negro, e depois afirmam que tudo já foi dito. A 
partir de então, eles podem viajar pelo mundo de conferência em conferência, 
preencher páginas de periódicos confidenciais durante a longa carreira de um 
tenente-general, defender uma tese soporífera e diluí-la em um ou dois livros 
igualmente adormecidos e não lidos por ninguém, eles serão os representantes 
de vendas de uma vulgata que lhes renderá um salário e uma aposentadoria- 
com bugigangas institucionais, status “hors classe” [classe superior], Légion 
d’honneur [Legião de Honra, uma condecoração honorífica], doutorado 
honorário, medalha do CNRS e outros brinquedos sexuais para abstêmios 
sexuais (ONFRAY, 2015: s.p.)1. 

1 Tradução aproximada de: “Ils passent leur vie le regard perdu dans une poubelle, les yeux fixés dans son trou noir, 
puis ils affirment que tout a été dit. Dès lors, ils peuvent courir la planète de colloque en colloque, noircir des pages 
de revues confidentielles pendant la durée d’une longue carrière de général de corps d’armée, soutenir une thèse 
soporifique et la délayer dans un ou deux livres tout aussi dormitifs et lus par personne, ils seront les VRP d’une 
vulgate qui leur vaudra salaire et retraite – avec brimborions institutionnels, statut hors classe, Légion d’honneur, 
doctorat honoris causa, médaille du CNRS et autres sex toys pour abstinents sexuels.” (ONFRAY, 2015: s.p.).   
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  347 

 



 

 

Michel Onfray alega ser discípulo do filósofo Pierre-Joseph Proudhon (1809−1865), 

geralmente considerado o pai do anarquismo. Proudhon foi um dos primeiros 

anti-intelectualistas franceses. Na segunda metade do século dezenove, ele denunciou a 

valorização da alma em detrimento do corpo. Para ele, essa oposição religiosa levou à 

dominação do povo pelas elites, e à crença na desigualdade da inteligência (a cabeça em 

oposição à mão). De acordo com Proudhon, uma organização aberrante do trabalho baseava-se 

nessa oposição: os intelectuais (chefes, engenheiros, capatazes) dominavam e continuam a 

dominar os trabalhadores manuais (operários, camponeses). Proudhon acreditava que se os 

camponeses e os trabalhadores entendessem que não eram inferiores aos intelectuais (em 

número, mas também em inteligência), eles poderiam promover sua própria emancipação.  

Proudhon era um revolucionário. Mas ele lamentava que a Revolução Francesa de 1789 

tivesse sido incompleta: ela não havia acabado com a injustiça nem com a miséria. Mais política 

do que social, a revolução estabeleceu o sistema parlamentar, um sistema deliberativo baseado 

na palavra falada. Esse sistema parece ser altamente intelectual, na medida em que se baseia nos 

princípios abstratos de liberdade e igualdade e na representação política. Também é altamente 

intelectual porque o poder é confiado a advogados e jornalistas que atuam como porta-vozes do 

povo. No entanto, a própria profissão desses mediadores está associada ao pensamento abstrato. 

Proudhon era um democrata que tinha assento no parlamento francês. Mas ele criticou o 

sistema parlamentar e seus membros - talvez porque os conhecesse bem − chamando-os de 

“retores”. Ele associava esses retores aos intelectuais e escritores de Estado que afirmavam ser 

políticos, em particular os escritores românticos Alphonse de Lamartine e Jean-Jacques 

Rousseau. Proudhon os desvalorizou, feminilizou e degradou. Em geral, ele condenou os 

filósofos como meros faladores que não viam a filosofia em termos de suas ligações com o 

trabalho e a indústria. Pelo contrário, ele admirava o filósofo Denis Diderot, um dos editores no 

século dezoito da Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. 

Portanto, Proudhon não era totalmente hostil à filosofia do Iluminismo. Ele não era um dos 

chamados anti-filósofos ou anti-iluministas, que rejeitavam o pensamento moderno baseado na 

razão e no livre exame crítico (geralmente em nome da religião, embora houvesse movimentos 

iluministas cristãos).  

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  348 

 



 

O ódio aos filósofos começou a tomar forma no século dezoito. A caricatura em texto e 

imagem desempenhou um papel importante, em uma época em que a opinião pública estava se 

desenvolvendo graças à imprensa e à circulação de folhetos efêmeros. Mas, mesmo que tenham 

alimentado o futuro anti-intelectualismo, os ataques aos filósofos ainda não eram 

anti-intelectualismo no verdadeiro sentido da palavra. A anti-filosofia atacava apenas um 

punhado de personalidades altamente individualizadas (além disso, os filósofos eram 

frequentemente criticados por seu individualismo).  

Até o início do século dezenove, uma série de enfermidades ou doenças eram atribuídas 

às pessoas que pensavam e escreviam: dizia-se que elas eram insalubres, pálidas e anquilosadas 

porque passavam o tempo estudando, sem fazer nenhum exercício físico e sem ver o sol. Elas 

sofreriam de distúrbios ligados à concentração do fluxo: congestão, retenção de líquidos, 

constipação, ideias fixas. Os códigos visuais da caricatura mantêm um traço desses preconceitos: 

os personagens têm uma cabeça grande demais, plantada em um corpo pequeno. Isso foi 

acentuado no século dezenove, quando os cientistas declararam que a atividade intelectual 

concentrava o sangue no cérebro. Temia-se que a cabeça privasse os outros órgãos de energia, 

enfraquecendo o corpo. Da mesma forma, diz-se que o gênio solitário tem uma tendência ao 

onanismo, ou seja, à masturbação, que era considerada debilitante porque a energia estava 

supostamente se perdendo com o desperdício de sêmen.  

Mas foi a partir da década de 1830, quando o modelo organicista foi aplicado ao corpo 

político − em particular ao corpo nacional − que a situação piorou. Isso se tornou ainda mais 

verdadeiro em uma época em que as oportunidades educacionais estavam se expandindo: mais 

crianças tinham acesso a escolas primárias e o tamanho dos grupos escolares estava 

aumentando. Os médicos consideravam as salas de aula, as salas de estudo e os dormitórios 

como locais perigosos: confinamento, superlotação, punições, tédio, leitura perniciosa, excesso 

de trabalho e até mesmo sentar-se estimulavam o onanismo. Blusas sem bolsos foram 

inventadas para evitar que os alunos se masturbassem. A improdutividade era temida, tanto no 

sentido intelectual quanto sexual. O estereótipo do intelectual cansado, muito em voga no final 

do século dezenove (a era do que é conhecido na França como decadentismo), teria uma vida 

longa. Em meados da década de 1920, ele estava no centro do caso Grande Chartreuse: uma 

controvérsia que surgiu após a Primeira Guerra Mundial sobre a conversão de um antigo 

monastério chamado “la Grande Chartreuse”, localizado nas montanhas, em uma casa de 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  349 

 



 

repouso e férias para intelectuais (a mesma que, no início da década de 1930, acolheu Marie 

Curie). Essa transformação provocou a ira dos católicos, que lançaram uma campanha 

internacional de protesto, usando artigos de imprensa e posters. Alguns desses posters mostram 

o deputado do Partido radical que teve a ideia de transformar o mosteiro em uma casa de 

repouso para intelectuais. Seu nome é Léon Perrier. Ele usa óculos, é careca e está agitando uma 

bandeira maçônica na torre do sino do mosteiro (os intelectuais progressistas tinham a 

reputação de serem maçons). Pássaros circulam ao redor da torre do sino: esses pássaros são 

chamados de “cucos”, por causa de seu canto. Os cucos são considerados parasitas porque põem 

seus ovos em um ninho que não foi construído por eles mesmos: na polêmica que estamos 

analisando, esses pássaros simbolizam os intelectuais, usurpadores que “roubaram” o lar dos 

monges. Essa cena, que às vezes é impressa separadamente, é combinada na imagem com outros 

episódios da história do mosteiro. A primeira imagem diz “1903! A EXPULSÃO. Eles o 

reconstruíram oito vezes... Viveram lá 900 anos...” refere-se à remoção forçada dos monges. A 

segunda – “1928! O PROJETO DELES - Estamos esperando os intelectuais cansados”, o deputado 

responsável por essa mudança forçada, observa a chegada dos intelectuais com binóculos. O 

terceiro painel é intitulado “19?? O SONHO DELES - Se eles chegassem2”: nos portões do 

monastério, três velhos magros e de óculos, os intelectuais cansados, são recebidos 

cordialmente. Na última vinheta, os mesmos personagens visitam o cemitério do mosteiro. A 

legenda – “19? A REALIDADE. O único lugar para descansar é aqui!!!” − soa como uma ameaça de 

morte. O cemitério ainda abriga os monges, que, para os católicos, são os únicos habitantes 

legítimos do mosteiro.  

A expressão “intelectuais cansados” reapareceria mais tarde, para criticar o sistema 

burocrático soviético, ou durante a Guerra de Independência da Argélia, entre os partidários da 

Argélia Francesa, que atacavam os intelectuais que denunciavam a tortura usada pelos militares 

franceses. Umas caricaturas datadas do início da década de 1960 mostram um soldado 

apresentando, como um açougueiro, a carne de árabe, de judeu e de intelectual. 

A expansão da oferta educacional não foi acompanhada por um aumento no número de 

empregos, especialmente nas profissões intelectuais. Muitos aspirantes a médicos, advogados, 

2 Ilustração de página inteira inserida no artigo de R. Cardinne-Petit (1928: 73). Duas litografias coloridas desse 
pôster estão em posse da BNF (registro nº FRBNF39841704) e do Musée dauphinois (inventário nº 72. 66. 8), 
respectivamente. A data (1928 em um caso, 1929 no outro) parece incerta. 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  350 

 



 

jornalistas e professores ficaram de fora. A partir deste momento, o ódio contra os intelectuais 

“no topo”, e o ódio contra os intelectuais “no fundo” coincidiram. Com as “leis de vilões” (les “lois 

scélérates”) que se seguiram aos ataques anarquistas no final do século dezenove, o medo das 

classes perigosas encontrou o discurso sobre o excesso de graduados, nascidos da brecha entre 

o sistema educacional e o mundo do trabalho, e as habilidades acadêmicas e profissionais. Esse 

discurso, certamente favorecido pelo recuo da República para posições conservadoras, não é 

novo; ele é “parte da longa história de uma concepção fixista de hierarquias sociais e de uma 

concepção monopolista da apropriação do conhecimento” (CHARTIER, 1982: 399), que Roger 

Chartier já havia identificado antes da revolução francesa. Essa concepção se baseia em uma 

fantasia perene: como a antiga vítima de uma desordem, o intelectual seria levado a perpetuá-la, 

sobretudo devido à lacuna numérica entre os cargos oferecidos e os candidatos, a discrepância 

entre o valor simbólico concedido aos títulos universitários e seu baixo valor social, ligado à 

saturação do mercado. A análise filológica nos ajuda a compreender esses desenvolvimentos em 

seu contexto. Também tem o mérito de permitir uma história menos essencialista de ideias 

políticas, que têm em conta a reflexividade dos atores. Meu estudo se baseia na análise dos 

designadores/catalogadores do intelectual − em particular o conjunto de etiquetas negativas 

(escribas, retores, peões, pontífices etc.). Gradualmente, a observação de que há um excesso de 

intelectuais se transformou na ideia de que eles cometem excessos. O foco mudou de uma crítica 

limitada a um punhado de pensadores para uma crítica à disseminação da alfabetização, que 

levaria a uma multidão de pseudointelectuais, ou, como costumávamos dizer na época, 

meio-intelectuais. Falava-se em um “proletariado de bacharéis”, embora essa expressão não 

soasse como um oximoro. Essas massas eram criminalizadas, assim como eram criminalizadas 

as classes sociais mais pobres. Do final do século dezenove em diante, dois medos se uniram: o 

do povo e o dos literatos proletarizados. As pessoas que se diziam cultas eram criticadas por não 

serem capazes de assimilar o conhecimento (sua inteligência não permitiria); ou por lerem 

livros perniciosos, especialmente os revolucionários (vale lembrar que qualquer tipo de leitura 

poderia parecer perniciosa: romances, por exemplo). Para os conservadores, o intelectual 

comprometido com a esquerda se tornou um agente de corrupção, um “malfeitor” moral. Os 

cristãos de todo o mundo estão envolvidos em várias formas de anti-intelectualismo:  

− teológico e filosófico para alguns (de acordo com a ideia de que só conhecemos Deus de 

fato por meio do coração, não da razão);  
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  351 

 



 

− moral para outros (especialmente os católicos, que acreditam que as pessoas não 

devem ter acesso direto aos livros, nem mesmo à Bíblia, e que devem sempre ter um padre como 

intermediário-os protestantes, por sua vez, defendem a leitura direta e o livre exame); 

− pragmático para aqueles que, do lado protestante, promovem o self-made man, de 

acordo com uma lógica que Max Weber descreveu em A Ética Protestante e o Espírito do 

Capitalismo (livro publicado em 1904−1905). 

Com frequência, o anti-intelectualismo está ligado à crítica da leitura: às vezes, “livros 

ruins” são denunciados, às vezes “leitores ruins”, às vezes ambos. Não é de se surpreender que 

os óculos se tornem o principal atributo do intelectual caricaturado, especialmente na 

iconografia, porque os óculos parecem ser uma das únicas características materiais distintivas 

do intelectual que é imediatamente reconhecível: de que outra forma podemos representar o 

intelectual, que, em última análise, é um ser como qualquer outro? Há um elemento interessante 

aqui. Os óculos supostamente indicam a fragilidade e a fraqueza dos intelectuais. No século 

dezenove, usar óculos às vezes era suficiente para privar um homem do trabalho manual, 

quando os recrutadores escolhiam os trabalhadores de acordo com sua aparência. O norueguês 

Knut Hamsun descreve esse fato em seu romance autobiográfico Fome (1890). Por causa de seus 

óculos, o herói não pode se tornar um bombeiro ou um latoeiro. Ele pensou em vender os óculos, 

que foram sua ruína. Os anti-intelectualistas ficam constrangidos quando eles próprios usam 

óculos (Adolf Hitler proibiu a distribuição pública de fotografias suas usando óculos). Eles 

também ficam constrangidos quando exaltam personalidades que os usam: nesse caso, eles 

transformam o fato de ter uma visão ruim em um dom profético, como se as pessoas em questão 

pudessem ver além das aparências. Esse foi o caso do escritor Pierre Drieu la Rochelle 

(1893−1945), que se tornou uma figura do fascismo na França no final da década de 1930. Seus 

colegas surrealistas, que estavam muito à esquerda, já desafiavam a razão e os intelectuais 

clássicos em nome da liberdade, do inconsciente e da imaginação. Antes de se tornar um fascista 

completo, Drieu tornou-se próximo do operário e sindicalista Jacques Doriot (1898−1945), um 

ex-comunista que esperava unir a esquerda e a direita, o anticapitalismo e o antimarxismo no 

Partido Popular Francês, que fundou em 1936. Drieu admirava suas habilidades oratórias. 

Doriot usava óculos como ele, mas isso não significava que Doriot fosse um intelectual, disse-nos 

Drieu: ele era grande, falava alto e suava muito (o que supostamente era uma marca de 

virilidade).  
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  352 

 



 

Tal como Drieu, o romancista e panfletário católico Georges Bernanos (1888−1848) lutou 

na Primeira Guerra Mundial. O jovem Bernanos era um aluno medíocre e indisciplinado. Seus 

professores o aconselharam a entrar no mundo dos negócios. Foi um agente de seguros, mas 

essa profissão era insuportável para ele. Foi então que a guerra eclodiu, o que o aproximou 

fisicamente do povo. Em 1926, tornou-se famoso graças ao romance Sous le soleil de Satan (Sob o 

Sol de Satã), que apresenta um religioso rude transformado por Bernanos em um verdadeiro 

santo. Esse padre sem qualidades (nem “inteligência”, nem “memória”, nem “assiduidade”) tem o 

dom de ver as almas e possui uma eloquência que não é a dos pregadores, pois não busca 

convencer nem agradar. Seu discurso é “sem arte”, ao contrário do de outro padre, Sabiroux, um 

ex-professor de química, e do acadêmico Antoine de Saint-Marin, dois personagens cujos nomes 

os aproximam de Satanás (o diabo é a criatura mais artificial que existe). Contra a retórica, 

Bernanos promove palavras verdadeiras e marcantes. Ele tinha dois modelos: a Bíblia e a 

retórica panfletária de seu mestre, Édouard Drumont, um notório antissemita a quem ele 

dedicou La Grande Peur des bien-pensants (O Grande medo dos que pensam certo) em 1931. 

Nesse ensaio, o inimigo sempre usa óculos, seja ele um intelectual, um político ou um judeu (três 

tipos inter-relacionados). Quando se trata de alegorizar a odiada modernidade, Bernanos dá a 

aparência de um “deus com óculos de tartaruga” ao “futuro imperador ianque”, a personificação 

do capitalista. O pessimista Édouard Drumont, maestro de Bernanos, pode muito bem usar 

óculos: para Bernanos, ele vê o que os outros franceses não veem. Ele é uma “Cassandra 

barbuda”. Na obra de Bernanos, seja qual for o gênero (artigos de imprensa, romances, panfletos, 

correspondência, diários), encontramos críticas aos professores − no sentido pejorativo 

daqueles que professam: médicos, psicólogos, clérigos, acadêmicos, jornalistas e escritores 

profissionais. Uma ampla analogia histórica equipara os “escribas” cúmplices da crucificação de 

Cristo, os juízes de Joana D’Arc, os “intelectuais liberais pequeno-burgueses de 1830” e, após a 

Segunda Guerra Mundial, o “intelectual de massa”, especialmente o intelectual comunista.  

Bernanos foi um pensador atípico, formado na extrema direita monarquista e 

antissemita, mas que evoluiu para uma centro-direita humanista: durante a Guerra Civil 

Espanhola, ele se opôs ferozmente às exações e depois à ditadura de Franco. Mais tarde, ele 

denunciou a fraqueza da elite francesa diante da Alemanha nazista e preferiu se exilar no Brasil3. 

3 Bernanos viveu por cinco anos em Barbacena (Minas Gerais) onde escreveu várias obras importantes em francês e 
contribuiu para vários jornais brasileiros. 
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  353 

 



 

Ele apoiou a Resistência. Após a guerra, permaneceu anticomunista, denunciando, em nome do 

humanismo, os perigos do capitalismo técnico e industrial (armas atômicas, robotização etc.), 

apresentados tanto por políticos quanto por intelectuais. Bernanos opôs a consciência à 

inteligência, os cristãos livres à Igreja e seu empreendimento solitário de escrever ao trabalho 

de escritores profissionais, com os quais ele nunca se identificaria, mesmo quando vivia apenas 

do que escrevia. 

Bernanos não foi o único a confundir intelectuais e judeus em um mesmo ódio. Na 

esquerda (com Proudhon, por exemplo) e na direita (com Louis Veuillot, entre outros), a maioria 

dos antissemitas é anti-intelectualista, e vice-versa. Há várias explicações para isso: em primeiro 

lugar, o velho antijudaísmo cristão, ligado ao evangelicalismo, que exalta os pobres de espírito. 

Os judeus são associados à leitura e aos comentários sobre a Bíblia. Ele passa a simbolizar o 

analista sutil que debate coisas insignificantes. Depois, no pensamento anticapitalista, o 

intelectual é identificado com o burguês. O judeu é suspeito de fazer malabarismos não apenas 

com dinheiro, mas também com ideias. Somado a isso, no final do século dezenove, havia a 

teoria da conspiração segundo a qual os judeus (e, em menor grau, os protestantes) estavam 

ocupando os círculos culturais: jornalismo, academia e, depois, o cinema. Após o Caso Dreyfus, os 

judeus foram finalmente identificados com as elites democráticas, republicanas e seculares. Nas 

caricaturas antissemitas, o judeu é facilmente reconhecido por seu nariz curvo, lábios carnudos 

e cabelo crespo. Mas os óculos também são um código gráfico para identificá-los. Dizia-se que os 

judeus eram míopes por lerem muito. Na década de 1930, para um antissemita como o 

romancista e panfletário Louis-Ferdinand Céline (1894−1961), os óculos eram um lembrete de 

que, em uma sociedade francesa supostamente minada pelo álcool e pelo lazer, somente os 

judeus liam, dominando assim as massas ignorantes. Já no Caso Dreyfus, os intelectuais que 

apoiavam o capitão judeu acusado injustamente eram equiparados a judeus. Nas caricaturas de 

Caran d’Ache, o intelectual é magro e usa um lorgnon ou binóculo. Ele geralmente tem uma 

cabeça grande e olhos esbugalhados, exatamente como os judeus eram retratados nas 

caricaturas. Para tornar a comparação ainda mais óbvia, os cartunistas às vezes desenhavam 

uma estrela de Davi na testa de seus personagens! Como simplificam, as caricaturas ajudam a 

disseminar estereótipos para um público amplo. A recorrência de certas figuras 

anti-intelectualistas na mesma imprensa e/ou sob a pena do mesmo cartunista garante a 

máxima impregnação.  
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  354 

 



 

Por fim, o intelectual e o judeu são desvirtuados e até mesmo feminizados. Esse é um 

antigo artifício polêmico: você desacredita seu oponente fazendo com que ele se pareça com 

uma mulher e, dessa forma, destrói sua autoridade. Na esquerda, Proudhon e seus seguidores 

falavam de femmelins (é um neologismo que faz você pensar em “femmelette”, mulherzinha). Em 

1914, em Les Méfaits des intellectuels [Os danos dos intelectuais], Édouard Berth (1875−1939), 

um discípulo de Proudhon, apresentou o intelectual como uma prostituta dependente da força 

masculina. Para ele, a sociedade industrial era semelhante a uma “pornocracia” (a palavra já 

havia aparecido nos escritos de Proudhon), onde o intelectual obcecado por dinheiro reinava. 

Esse virilismo pode ser encontrado na vanguarda pré-fascista, por exemplo, na Itália, no 

Manifesto futurista de Marinetti (1909): “Nós queremos glorificar a guerra - única higiene do 

mundo - o militarismo, o patriotismo, o gesto destruidor dos libertários, as belas ideias pelas 

quais se morre e o desprezo pela mulher. 10. Nós queremos destruir os museus, as bibliotecas, 

as academias de toda natureza, e combater o moralismo, o feminismo e toda vileza oportunista e 

utilitária” (MARINETTI, 1993: s.p.). 

Na França, na extrema direita, a partir da década de 1930, Drieu la Rochelle falava de 

“sous-verges”4 (expressão extremamente vulgar), Louis-Ferdinand Céline de eunucos e de sexo 

com moscas (uma expressão intraduzível que se refere ao fato de debater minúcias). Em 1955, 

Poujade e Jean-Marie Le Pen compararam intelectuais a pederastas. Cito Poujade: “Somos 

governados por um bando de apátridas e pederastas. [...] para nos governar, precisaríamos de 

um comerciante de verdade, um bom metalúrgico, um bom açougueiro. (Aplausos.) Eles não 

seriam politécnicos, mas seriam saudáveis de corpo e mente. Além disso, se pagarmos por 

politécnicos, nós os teremos”. Ao mesmo tempo, Le Pen, na época uma ativista poujadista, 

declarou: “A França é governada por pederastas: Sartre, Camus, Mauriac” (HOFFMANN et al., 

1956: 184). 

As mulheres que ousavam pensar também eram maltratadas, desde as mulheres eruditas 

e as “As Preciosas ridículas” da época de Molière. No século dezenove, as coisas ficaram mais 

complicadas, com a proliferação de escritoras em uma sociedade em que a literatura estava se 

industrializando: George Sand, por exemplo, era constantemente atacada. O grande cartunista 

Honoré Daumier caricaturou as chamadas “bas-bleus” (bluestocking, em inglês) em uma série de 

4 Optamos por deixar a expressão no francês original já que não há tradução literal para o português. Possui uma 
conotação sexual aproximada à “menos que homem”.  
 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  355 

 



 

desenhos publicados no jornal Le Charivari entre 1844 e 1849.  Nesses desenhos, as mulheres 

intelectuais são feias, tolas e imorais (inclusive porque se esquecem de suas famílias: uma 

mulher escrevendo negligencia seu filho, que está se afogando) (DAUMIER, 1844). Minha colega 

Christine Planté mostrou como esses desenhos são ambíguos. Em primeiro lugar, é difícil 

distinguir entre as mulheres que mais tarde seriam chamadas de intelectuais. Em segundo lugar, 

seus maridos parecem tão ridículos quanto elas nessas representações gráficas de Daumier. 

Daumier não era um conservador, era um republicano. Mas a sátira era sua profissão. E a sátira é 

baseada em lugares-comuns, clichês, ideias e imagens preconcebidas. Por fim, podemos nos 

perguntar se Daumier está denunciando os bas-bleus ou se está denunciando a crítica aos 

bas-bleus (PLANTÉ, 1996).  A questão do ponto de vista é muitas vezes difícil de decidir na arte. 

De qualquer forma, a sátira de Daumier abriu caminho para ataques mais violentos às mulheres 

intelectuais. Elas seriam julgadas pior do que os romancistas ou poetas que se limitavam ao que 

era considerado o reino feminino da imaginação. As poucas escritoras ridicularizadas pela 

imprensa satírica na primeira metade do século dezenove eram um objeto de entretenimento, 

mas aquelas que aspiravam à legitimidade de um diploma representavam um perigo social real: 

elas poderiam se emancipar e convencer seus colegas a fazer o mesmo!  

Concluindo: o anti-intelectualismo é onipresente e generalizado, independentemente de 

opinião política, crença religiosa, riqueza ou educação, e é incorporado em representações que, 

em todos os períodos, retratam violentamente o intelectual de uma forma essencialmente 

fantástica. Textos, imagens e objetos, portanto, criam lugares comuns odiosos que estão tão 

profundamente enraizados na cultura que são difíceis de combater. Mas a história do discurso 

anti-intelectualista a longo prazo nos ajuda a entender como esses lugares comuns foram 

construídos, como circularam e como foram combatidos. Essa história é mais útil do que nunca 

na luta contra preconceitos hoje amplamente compartilhados.  

 

Referências Bibliográficas 
 

AL-MATARY, Sarah (2019). La Haine des clercs. L’anti-intellectualisme en France. Paris: Seuil. 
CARDINNE-PETIT, R. (1928). La Grande Chartreuse. Revue mensuelle de la Ligue Dauphinoise 

d’Action catholique, agosto. 
CHARTIER, Roger (1982). Espace social et imaginaire social: les intellectuels frustrés au XVIIe 

siècle. Annales. Économies, sociétés, civilisations, 37e année, n° 2, pp. 389−400. 

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  356 

 



 

DAUMIER, Honoré (1844). La mère est dans le feu de la composition, l’enfant est dans l’eau de la 
baignoire! Les Bas-Bleus, no 7, Le Charivari, 26 de fevereiro. 

DAUMIER, Honoré (1844). La mère est dans le feu de la composition, l’enfant est dans l’eau de la 
baignoire! Les Bas-Bleus, no 7, Le Charivari, 26 de fevereiro. 

ELIAS, Norbert (1994). Mozart. A sociologia de um gênio. Ed. Zahar: Rio de Janeiro.  
HOFFMANN, Stanley et al. (1956). Le Mouvement Poujade. Paris: Armand Colin/Presses de la 

Fondation nationale des sciences politiques.  
HUPPAUF, Bernd; WEINGART, Peter (eds.) (2007). Science Images and Popular Images of the 

Sciences. Published 20 October. Pub. Location New York. 
MARINETTI, Filippo (1993). Manifesto Futurista. In: CHIPP, H. B. Teorias da Arte Moderna. São 

Paulo: Martins Fontes.  
ONFRAY, Michel (2015). La haine des universitaires. L’Humanité, 12 juin. Disponível em: 

https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitai
res. Acesso em: 25 nov. 2025. 

PAUL, H. (2011). Performing History: How Historical Scholarship is Shaped by Epistemic Virtues. 
History and Theory, 50 (February), pp.1-19. 

PLANTÉ, Christine (1996). Les Bas-Bleus de Daumier: de quoi rit-on dans la caricature? In: 
RÉGNIER, Philippe et al. (ed.). La Caricature entre République et censure. Presses 
universitaires de Lyon. Disponível em: https://doi.org/10.4000/books.pul.7937. Acesso 
em: 25 nov. 2025. 

SHAPIN, S. (2020). É verdade que estamos vivendo uma crise da verdade? Revista Brasileira de 
História da Ciência. Rio de Janeiro, v. 13, n. 2, pp. 308-319, jul.|dez. 

TEDESCO, Alexandra (2025). A universidade em seus críticos: uma história intelectual do 
anti-intelectualismo. Rio de Janeiro: Ed. Autografia.  

 

 

Intellèctus -  v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 
  357 

 

https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitaires
https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitaires
https://doi.org/10.4000/books.pul.7937

