Intellectus

Anti intelectualismo
e anti
institucionalismo:
um didlogo sobre a
crise da ideia de
mediacdo
Anti-intellectualism and

anti-institutionalism: a dialogue on the
crisis of the idea of mediation

Alexandra Dias Ferraz
Tedesco

Doutora em Historia pela Universidade
Estadual de Campinas, Brasil

Professora da Universidade do Estado do Rio
de Janeiro, Brasil
alexandra.tedesco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7840-5014
http://lattes.cnpq.br/8667851536249266

Sarah Al-Matary

Doutora em Literatura Comparada

Membro do Institut universitaire de France e
coeditora da revista on-line La Vie des idées
Professora catedratica da Université Le Havre
Normandie, Franca

almatary76@hotmail.com

Resumo: O presente texto é fruto de um didlogo
sobre a dindmica histérica do fenémeno do

Artigo recebido em: 20 de setembro de 2025
Aprovado em: 13 de dezembro de 2025
DOI: 10.12957 /intellectus.2026.95255

Artigo
Livre

anti-intelectualismo na contemporaneidade.
Assumindo que ndo é possivel compreender o
fendbmeno apenas por sua negatividade, o
argumento posiciona as manifestagdes de
hostilidade em relagao aos intelectuais em um
debate mais amplo acerca da desconfianga em
relagcdo as instancias de mediagao de forma geral.
A primeira parte é uma apresentacao, de autoria de
Alexandra D. F. Tedesco, que circunscreve o
argumento no debate brasileiro e introduz a
segunda parte, de autoria de Sarah Al Matary, que é
a transcrigdo de uma conferéncia proferida por ela
na Universidade do Estado do Rio de Janeiro, em
2025. Esperamos contribuir com o necessario
debate sobre a dimensdo transnacional do
fenbmeno, bem como sugerir caminhos de
pesquisa colaborativa que nos permitam
compreender aspectos relevantes do
funcionamento do campo intelectual e literario.

Palavras-chave: Anti-intelectualismo; Anti
institucionalismo; Campo intelectual.

Abstract: This essay is the result of a dialogue
about the historical dynamics of the phenomenon
of anti-intellectualism in contemporary times. The
argument posits that it is impossible to
comprehend the phenomenon solely through its
negativity, and it situates manifestations of hostility
toward intellectuals within a broader debate about
public distrust of mediating institutions. The initial
section consists of an introduction by Alexandra D.
F. Tedesco, which contextualizes the argument
within the Brazilian debate and introduces the
second section, which is a transcript of a lecture
that Sarah Al Matary delivered at the State
University of Rio de Janeiro in 2025. We aspire to
contribute to the essential discourse regarding the
transnational dimension of the phenomenon and to
propose potential avenues for collaborative
research that will enable us to comprehend
pertinent aspects of the intellectual and literary
field.

Keywords:Anti-intellectualism; Anti-institutionalism;
Intellectual field.

Ot




Apresentacgdo

Alexandra Dias Ferraz Tedesco

A conferéncia Tipos e Esteredtipos do intelectual: quando o ddio desfigura, publicada neste
numero da revista Intellectus, vém a calhar para um debate que transcende campos nacionais e
disciplinares: aquele que nos informa sobre os ataques voluntarios e involuntarios, externos e
internos, que os intelectuais e as instituicdes que os abrigam tém sofrido nas ultimas décadas.
Sarah Al-Matary, na época professora titular de Literatura na Universidade de Lyon (desde entdo
foi nomeada professora catedratica na Universidade de Le Havre) nos apresentou, em evento
organizado pelo Laboratdrio de Pesquisas e Praticas de Ensino (LPPE-IFCH-UER]) um recorte de
seu livro La Haine des clercs, publicado em 2019 pelas Editions du Seuil. Embora o livro se
dedique especialmente ao contexto francés, alguns pontos metodoldgicos e epistemoldgicos
encontram no Brasil dos ultimos anos uma recep¢do oportuna e um espaco necessario de
interlocucdo. Efetivamente, a tradicdo de critica e ridicularizacdo aos intelectuais, suas
performances profissionais e as instituicdes que historicamente os abrigam ndo é nova, nem
especificamente francesa. Como demonstra Al-Matary, hd representacées imagéticas e
narrativas dessa tensdo ja Antiguidade grega. Na peca As Nuvens, de Aristo6fanes (por volta de
423 a.C.), ja encontramos a imagem de Sécrates pendurado em uma cesta, vilipendiado por seus
conterraneos, e a célebre cena do incéndio aos espacgos de “desvirtuamento da juventude” que
ali se dariam por conta do pensador (Al-Matary posiciona esse exemplo dentro um rico universo
de manifestagdes analogas, como satiras publicadas em jornais e revistas ao longo dos séculos).
A hostilidade e a desconfianga dirigida aos intelectuais (antes mesmo que essa palavra fosse
transformada em conceito e campo de batalha pelos acontecimentos do Affaire Dreyfus),
portanto, perpassa todo o periodo que, na Franga, antecede a institucionalizacdo moderna do
universo letrado. A essa permeabilidade temporal deve ser adicionada uma heterodoxia de outra
natureza: nessa perspectiva de longa duracdo, nenhum espectro politico esteve isento de
anti-intelectualismos de distintas naturezas e graus, e nem mesmo os ambientes académicos
estdo a salvo dessas posturas, eventualmente confundidas com criticas progressistas as

desigualdades e distingdes que fazem parte do universo da ciéncia.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 338



e

Se, no caso francés, locus da representacdo moderna do intelectual engajado e,
indubitavelmente, universo de referéncia para praticas intelectuais de todo o ocidente, a critica
aos intelectuais acompanha a proépria centralidade politica dessa categoria, o0 mesmo nao se
passa da mesma forma em todos os campos nacionais. O contraste empirico é
metodologicamente valioso. No caso do Brasil, por exemplo, embora a circulagdo da oposicdo
entre “intelectuais cosmopolitas desterritorializados” e o “homem simples” nao seja nova e faca
parte do repertdrio popular, pode-se notar que os ultimos anos tém acentuado o discurso hostil
aos intelectuais, aos académicos, as universidades e as instituicées mediadoras de maneira geral.
As razoes desse fendOmeno sdo muitas e heterogéneas, e certamente ndo haveria espaco neste
texto para identificar e aprofundar cada uma delas. Algumas pistas, contudo, podem ser
buscadas nas relagdes que as universidades mantiveram, em paises como o Brasil, tanto com as
elites politicas seculares quanto com a sociedade mais ampla que enxerga, ou enxergava, nessa
instituicao, uma possibilidade de ascensao social. Quando essa relagdo ndo se sustenta mais no
mundo do trabalho, a insatisfagdo pragmatica da lugar a um discurso de descredibiliza¢do e, em
alguns casos, de 6dio. Ademais, o processo de autonomizagao das institui¢des universitarias em
relacdo a esfera politica ndo foi, no Brasil, destituido de conflitos e, muitas vezes, a incapacidade
de conversao dos tipos de capitais (politicos e econdmicos em cientificos e culturais) gera uma
situacdo que, de forma alegérica, foi descrita por Norbert Elias em seu comentario sobre a

relacdo de Mozart com as instituicdes vienenses de seu tempo:

Pessoas com a posicdo de outsiders em relacdo a certos grupos
estabelecidos, mas que se sentem seus iguais ou mesmo superiores, por
suas realizacdes pessoais ou, algumas vezes, até mesmo por sua riqueza,
as vezes reagem rancorosamente as humilhagdes a que estdo expostas;
podem também estar plenamente conscientes dos defeitos do grupo
estabelecido. Mas enquanto o poder do establishment permanecer
intacto, tanto ele como seu padrao de comportamento e sentimento
podem exercer uma atragdo muito forte sobre os outsiders. Muitas vezes o
maior desejo destes é serem reconhecidos como iguais por aqueles que os
tratam, tdo abertamente, como inferiores. A curiosa fixacdo dos desejos
dos outsiders pelo reconhecimento e aceitacdo do establishment faz com
que tal objetivo se transforme no foco de todos os seus atos e desejos, sua
fonte de significado. Para eles, nenhuma outra estima, nenhum outro
sucesso, tém tanto peso quanto a estima do circulo em que sdo vistos

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 339



e

como outsiders inferiores, quanto o sucesso em seu establishment local.
Precisamente este sucesso foi, afinal, negado a Mozart (ELIAS, 1994: 39).

Embora essa posi¢do de antinomia entre elites politicas e campo académico seja historica
e remeta a propria estruturagcdo do sistema universitario, a recente pandemia do COVID-19
atualizou e deu um novo formato, mais publico e midiatico, ao embate mais antigo entre ciéncia
e politica. Conforme Shapin (2020), nesse sentido, é o saber social da confianca na ciéncia -
saber em quem confiar e quais instituicdes escutar - o que esta em jogo em situagdes de crise.
Esse saber social e, digamos assim, desigualmente distribuido ndo apenas conforme as
tendéncias politicas, mas, sobretudo, conforme os temas eventualmente debatidos estejam mais
ou menos ligados a embates morais de uma determinada sociedade, ndo pode ser aprendido
apenas teoricamente: faz parte de uma confianca institucional que se constréi na propria
interacdo entre o campo da politica e o campo cientifico. Nesse sentido, pela natureza histérica
da abordagem de Al-Matary e da minha prépria, os campos nacionais aparecem como
reguladores das expectativas depositadas e gestionadas em torno da universidade e dos
intelectuais. Assim, embora cada pais tenha sua prépria tradicdo anti-intelectualista e suas
imagens de hostilidade, ndo é incomum que se percebam regularidades na forma dos
enfrentamentos, a despeito dos contetidos variaveis. Sarah Al-Matary aborda isso em La Haine
des clercs convidando para uma reflexdo transnacional sobre o fen6meno:

Entre esfera publica e esfera privada, teoria e ficcdo, obras individuais e
producdes coletivas, o discurso anti-intelectualista desenha um espaco
hibrido que ignora fronteiras. Tendo convenientemente limitado o tema a
Franca (incluindo as col6nias), estamos conscientes de que uma histéria
comparada, e a fortiori uma histéria transnacional, levaria também a
relativizar a singularidade das relagdes francesas entre o campo
intelectual e o campo politico e a desconstruir a imagem do clérigo
comprometido, do intelectual fiel a uma tradicdo cartesiana, a um modelo
de escola republicana que gostariamos de conformar a genialidade do
lugar (AL-MATARY, 2019: 17).

O horizonte transnacional do problema, por assim dizer, convida a uma abordagem
também transnacional. A percep¢do de algumas regularidades ndo obscurece, nesse sentido, a

densidade propriamente nacional das férmulas através das quais esses discursos sdo

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026



*

I

apresentados. Em meu préprio trabalho, parti de um diagndstico bastante especifico para

acessar a problematica mais ampla que remete ao anti-intelectualismo enquanto
anti-institucionalismo sistémico, ligado inclusive as dinamicas do mundo do trabalho. Cito:

Em sala de aula, certa vez, fiz um experimento de pensamento para falar sobre a imagem
deletéria que eventualmente circula em relagdo aos intelectuais. Pedi que os alunos
imaginassem um dia na vida de um intelectual. Acordaria por volta das 5h ou por volta das
8h307? Sera que, ao acordar, se sente disposto para o trabalho ou um pouco afetado pelo jantar
da noite anterior, feito em companhia de outros intelectuais, em um restaurante
intelectualizado, regado a boas conversas intelectuais? As 9h30 senta-se a mesa de trabalho, e o
que faz entdo? Quais sdo os procedimentos do cotidiano desse personagem, tipo ideal
recorrente? De que é feita, afinal, sua persona? (PAUL, 2011). Sera que tera um almoco
encurtado pelo trabalho ou podera dar-se a ocasido de uma taga de vinho antes da refeicao? Essa
é obviamente uma representacdo caricatural, mas € precisamente da caricatura que vem sua
forca invocatéria. Quem coloca a caricatura em circulacdo? Serd que, a essa altura, podemos
dizer que os académicos nio participam de forma alguma de sua reatualizagdo? As 20h ja o
encontramos novamente escorado num balcio de um café, bebericando alguma cortesia
enquanto explica a crise, o cosmos, a dltima emenda do governo federal. Em contraste, o
cotidiano do professor e do cientista, assépticos (e acéticos?) de maneiras distintas, revelaram
uma expectativa curiosa por parte de um grupo de jovens que estdo fazendo um curso de
licenciatura em 2023, na cidade do Rio de Janeiro: estes percebem que sua auto-imagem se
distancia imensamente do intelectual “classico”, e ndo lamentam tal afastamento. Poderiamos
nos perguntar, dentre muitas outras coisas: como pode que a imagem caricatural que cerca o
termo intelectual tenha forca suficiente para sair do ambiente publico da desconfianga em
relacdo as ‘coisas do conhecimento’ e se tornar moeda corrente no imaginario da identidade
profissional dos proprios estudantes. Entender como circula essa disposicao refrataria a certas
imagens do intelectual — fidedignas ou nao, insisto, mas simbolicamente poderosas — e por quais
caminhos se torna um verdadeiro atestado de boas praticas: esse é o horizonte que organiza
este livro. Acompanhando o argumento de Huppauf e Weingart (2007), trata-se de prestar
atencdo a um movimento de retorno: ndo apenas pensar em como as imagens que fazemos de
ndés mesmos enquanto académicos circulam para fora da universidade e nela repercutem, mas

sobretudo em como as imagens que a sociedade faz de nés afetam ndo somente nossa percepc¢ao

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 341



*

I

de identidade profissional, mas nossas praticas disciplinares em si mesmas (até mesmo porque

organizam as expectativas dos postulantes e suas imagens do “que significa ser um cientista”).
Essas “imagens profissionais” sdo, também, autoimagens. Muitas vezes a for¢a do
discurso anti-intelectualista permeia até mesmo o modo como vemos nosso préoprio trabalho e
orientamos nossas posi¢cdes politicas e institucionais. Al-Matary chama a atengdo para o fato de
que muitos dos anti-intelectuais que aparecem em sua investigacao - como Bernanos e Drieu La
Rochelle, sdo eles préprios intelectuais. Apesar disso, nao ocupam posicdo central, o que nos
leva mais uma vez a Mozart: para além do contetido dos discursos criticos aos intelectuais, é
importante observar a posicdo que seus enunciadores ocupam (BOURDIEU, 1998).
Eventualmente, individuos com muita proeminéncia na politica sintetizam essa disputa de
posicoes. Al-Matary enfoca o caso de Michel Onfray, filosofo mais midiatico da Franca
contemporanea, que ostenta discursos virulentos contra a universidade e contra os intelectuais
a partir da denuncia da “casta” e da camarilha. Essa retdrica populista amparada num
“anti-elitismo” de ocasido é familiar aqueles que tomaram conhecimento, por exemplo, das
criticas nada amistosas que Olavo de Carvalho, guru da extrema direita brasileira nos tltimos

anos, formulava e dirigia em relacdo a academia. Voltando mais uma vez a Mozart:

A curiosa fixacdo dos desejos dos outsiders pelo reconhecimento e
aceitacdo do establishment faz com que tal objetivo se transforme no foco
de todos os seus atos e desejos, sua fonte de significado. Para eles,
nenhuma outra estima, nenhum outro sucesso, tém tanto peso quanto a
estima do circulo em que sao vistos como outsiders inferiores, quanto o
sucesso em seu establishment local (ELIAS, 1994: 39).

A critica, paradoxalmente, endossa a centralidade da universidade e dos intelectuais em
nossa sociedade: se receber sua chancela é tdo importante e criticar seu “modo de vida” é tao
simbolicamente rentavel, podemos assumir que a universidade nao é, como eventualmente
querem fazer crer seus detratores mais inflamados, uma instituicao moribunda.

Finalmente, ha um ultimo aspecto acerca do debate proposto por Al-Matary que merece
destaque nessa apresentagdo: a convergéncia possivel entre uma abordagem
historiograficamente orientada (com vasta pesquisa documental), um repertério que vem, em

sua maior parte, da Literatura e, nio menos importante, uma abertura ao debate sobre as

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 342



posi¢cdes (oriundo da sociologia dos intelectuais), é um dos ganhos analiticos do livro. Essa
abertura disciplinar - que parte do principio de que as disciplinas e suas pedagogias
performaticas existem e causam efeitos nas disposicdes académicas - é onde posiciono também
minhas pesquisas recentes, ainda que isso possa causar dificuldades de aloca¢do do trabalho em
uma ou duas categorias teéricas especificas. E, assim, na expectativa de adensar um debate que
é, por natureza, dificil (na medida em que envolve nossa prépria sobrevida institucional
enquanto académicos) que trazemos a luz a conferéncia da professora Al-Matary. Entender o
fendbmeno do anti-intelectualismo historicamente é, supomos, um modo de nos prevenir de certa
atitude inocente descrita por Bourdieu como a confianca na realidade de uma existéncia que,

para existir, precisa abstrair da resisténcia da realidade.

Conferéncia “Tipos e estereodtipos do intelectual. Quando o ddio
desfigura”
Sarah Al-Matary, UER], 14.04. 2025

Boa noite a todos. E uma grande honra estar aqui na Universidade do Estado do Rio de
Janeiro. Gostaria de agradecer aqueles que tornaram esta conferéncia possivel, especialmente a
professora Alexandra Dias Ferraz Tedesco, que me foi recomendada calorosamente por meu
amigo Rafael Faraco Benthien, professor na Universidade Federal do Parana.

A professora Tedesco, que conhece muito bem a filosofia e a sociologia francesas, acaba
de escrever uma histéria do anti-intelectualismo com foco na segunda metade do século vinte: A
Universidade em seus criticos: uma histéria intelectual do anti-intelectualismo. Estou muito feliz
que seu livro serd publicado em breve, pois Alexandra ampliou e enriqueceu meu proprio
trabalho (AL-MATARY, 2019), dando-lhe uma dimensdo internacional. Na introduc¢do de seu
livro, ela enfatiza que o anti-intelectualismo se baseava em “certas imagens do intelectual” que
eram “fidedignas ou nao, [..] mas simbolicamente poderosas” (TEDESCO, 2025: 15). Hoje, quero
analisar as origens dessas imagens do intelectual, que foram desfiguradas desde muito antes de
nossa era. Vou me concentrar principalmente em exemplos franceses, com os quais talvez nem
todos estejam familiarizados. Quero mostrar como algumas referéncias, algumas figuras,

sustentaram a retdrica anti-intelectualista por varios séculos. Essa retdrica violenta ndo tem

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 343



*

I

fronteiras, como vocés bem sabem. Sua gramadtica é internacional. O anti-intelectualismo se

adapta as circunstancias histéricas e as situacdes de enunciacdo, mas tem suas caracteristicas
permanentes: por exemplo, a oposicao entre dizer e fazer.

O discurso anti-intelectualista é estruturado em torno de trés demandas, as vezes
interconectadas:

- expurgar: o intelectual, considerado doente ou criminoso, é descrito como um parasita
que contamina a sociedade;

- encarnar: diz-se que o intelectual esta desligado da realidade;

- educar de forma diferente: os anti-intelectualistas, sejam de direita ou de esquerda
(porque também ha anti-intelectualismo na esquerda!), querem acabar com metodologias
rigidas e conteudos que consideram supérfluos.

Quero deixar claro desde o inicio que muitos dos anti-intelectualistas sobre os quais
falarei sao, de fato, intelectuais - ou pessoas que tém acesso a cultura e a escrita. Ha pelo menos
dois motivos para isso: primeiro, por causa das fontes disponiveis para o historiador: no que diz
respeito ao passado, o antiintelectualismo popular, que é transmitido oralmente, escapa aos
pesquisadores que trabalham com fontes impressas. Por outro lado, o anti-intelectualismo é
usado por certos literatos que se sentem frustrados por nao ocuparem a posicao que outros
ocupam, ou que sofrem com o fato de que a educagdo os transformou em intelectuais apesar de
si mesmos, distanciando-os de seu meio social original. Desse ponto de vista, o
anti-intelectualismo é uma ferramenta de demarcacdo, uma arma. E por isso que o alvo dos
anti-intelectualistas muda: pessoas de letras, membros do parlamento, artistas, professores,
funcionarios publicos, jornalistas etc. E também por isso que muitos dos ataques sio reversiveis:
a maioria dos anti-intelectualistas acaba sendo acusados de intelectualismo! Os
anti-intelectualistas e os intelectuais disputam o monopdlio da cultura, da inteligéncia e da
razdo, porque os anti-intelectualistas raramente afirmam ser estipidos. No maximo alguns
afirmam ser filosoficamente anti-racionais, ou valorizam o instinto, o inconsciente, a forca.

O anti-intelectualismo é uma guerra. Estritamente falando, é um discurso polémico
(polemos significa “guerra” em grego). As fontes que utilizei sdo diversas, em termos de género e
material: romances, correspondéncia, artigos de imprensa, redes sociais (para o periodo mais
contemporaneo). Em cada caso, a violéncia é mais ou menos controlada. A particularidade desse

corpus é que o discurso tem a eficicia de um ato, é performativo. A violéncia ultrajante

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 344



*

I

incentivada pelos textos e pela iconografia raramente foi convertida em ac¢do. Mas o

anti-intelectualismo leva a agressao fisica diariamente (pense nas criangas cujos rostos sao
esmagados no patio da escola porque usam 6culos e parecem frageis). Historicamente, ha uma
certa continuidade entre as operagdes violentas lancadas pelas ligas de extrema-direita no final
do século dezenove e as demissdes, deportacdes e expurgos que ocorreram na Russia
bolchevique, depois na Unido Soviética, na Alemanha nazista, na Fran¢a ocupada na década de
1940 e durante a Revolugdo Cultural Chinesa na década de 1960. Atualmente, a liberdade de
pensar e de exercer profissoes intelectuais (jornalismo, ensino etc.) esta cada vez mais limitada
e controlada. As pessoas que exercem essas profissdes sdo desacreditadas e maltratadas em
nivel institucional. Como no passado, estdo sendo feitas tentativas de tornar a voz dos
intelectuais inadmissivel ou inaudivel. Isso envolve, por um lado, a constru¢do de uma
representacdo depreciativa do discurso do outro (apresentado como absurdo, escandaloso,
imoral, antipatriético) e, por outro lado, o descrédito da pessoa que sustenta esse discurso, por
meio de ataques pessoais que a tornam indigna de confian¢a ou totalmente indigna de se
manifestar. Como em um tribunal, o intelectual é acusado publicamente.

Na Franga, o carater do intelectual é geralmente considerado como tendo nascido no final
do século dezenove, quando o escritor Emile Zola se mobilizou, juntamente com outros, em
apoio a Alfred Dreyfus, um soldado acusado injustamente, em nome da “Razao de Estado”, por
ser judeu, no episodio que ficou conhecido como LAffaire Dreyfus (o Caso Dreyfus). Na realidade,
os ataques aqueles que pensam sdo quase imemoriais. Se levarmos o anacronismo, ou a
analogia, até a antiguidade, podemos rastrear as criticas aos intelectuais até a pega As Nuvens, de
Aristéfanes (por volta de 423 a.C.). De fato, essa pe¢a é um ponto de referéncia para muitos
anti-intelectualistas. Nela, o personagem de Sdcrates é suspenso no ar em uma cesta e acumula
raciocinios absurdos enquanto contempla o céu. O fildsofo transmite um conjunto confuso de
ensinamentos que amolecem as pessoas, e as afastam dos deuses. No final, é incendiado o local
onde Socrates e seus discipulos meditam longe da luz do dia. Nos séculos dezenove e vinte, essas
nuvens imaginarias alimentaram os anti-intelectualistas da esquerda e da direita (em especial o
movimento de extrema direita Action frangaise). As nuvens se referem ao pensamento abstrato,
considerado nebuloso: os oponentes dos intelectuais acreditam que eles estdo fazendo muito
barulho por nada, que eles estao isolados do mundo, em vez de estarem perto do chao, das

raizes, das pessoas. O populismo se baseia em tais oposi¢cdes entre alto e baixo, verticalidade e

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026



*

I

horizontalidade. Na Franca, por exemplo, a metafora do vento foi usada pelo movimento

poujadista, que tomou forma na década de 1950 em torno de Pierre Poujade (1920-2003). Em
nosso pais altamente centralizado, Poujade se op0s as elites parisienses das provincias e criticou
o Estado e sua administragio em nome dos agricultores, artesdos, lojistas e pequenos
empresarios. Pierre Poujade expressou um anti-intelectualismo tradicional, baseado no senso
comum e na identificacdo de intelectuais com funcionarios publicos, deputados e elites
tecnocraticas. Esse lider carismatico influenciou varios militantes nacionalistas, inclusive
Jean-Marie Le Pen, que, na década de 1980, fez do Front National o primeiro partido de extrema
direita a participar do sistema democratico.

Os anti-intelectualistas franceses geralmente se referem a um escritor considerado o
primeiro romancista francés, Francois Rabelais. Rabelais, que viveu no século dezesseis,
professava o humanismo renascentista. Mas em suas obras satiricas e humoristicas, criticou a
supersticao religiosa e o espirito escolastico representado pela faculdade de teologia de Paris,
entdo localizada na Sorbonne. Foi ele quem cunhou os rétulos depreciativos de Sorbonnards,
Sorbonagres e Sorbonicoles. Esses rétulos seriam usados até o século vinte em um contexto
completamente diferente, ndo mais o da luta contra uma Igreja que se apoiava em rigidos
costumes, mas de hostilidade aos novos clérigos que eram os intelectuais, particularmente os
intelectuais progressistas. Por exemplo, hoje, o filé6sofo Michel Onfray, nascido em 1959,
despreza os sorbonagres, mas sua trajetoria é atipica. Ou talvez, ao contrario, muito tipica de um
tipo de deriva contemporanea. Michel Onfray veio de uma origem modesta e foi treinado como
fil6sofo. Inicialmente de extrema esquerda, ele tinha simpatias libertarias. Pediu demissao de
seu cargo de professor do ensino médio para fundar uma “Universidade popular” gratuita, no
espirito das universités populaires abertas aos trabalhadores no final do século dezenove na
Franca, na época do Caso Dreyfus. Sua visdo para essa universidade popular é de que ela seria
um lugar onde a cultura poderia ser democratizada. Em especial, ele desenvolveu uma
contra-historia da filosofia que privilegiava autores e movimentos fora do discurso candnico:
materialismo, hedonismo, barroco etc. Suas palestras eram transmitidas pela televisao e pelo
radio, inclusive pela principal estacao cultural da Franca, a France Culture, o que deu a Michel
Onfray um alto perfil na midia. Ele lutou contra as ideias de Jean-Marie Le Pen (1928-2025), na
época a principal figura da extrema-direita da Franca - desde entdo substituida por sua filha

Marine Le Pen. Mas, nos ultimos anos, Michel Onfray se desviou para o populismo de extrema

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026



*

I

direita, se convertendo em um dos chamados fascistas vermelhos. Serd que foi por ter

permanecido como professor do ensino médio, em uma escola publica fora da capital, com uma
tese de doutorado, mas sem acesso a cargos universitarios, que Michel Onfray alimentou tanta
hostilidade contra académicos e pesquisadores? De qualquer forma, Michel Onfray
curiosamente mistura dois vocabularios. Ele mobiliza tanto elementos ligados a defesa dos
intelectuais na época do Caso Dreyfus, quando Emile Zola apoiou o capitdo judeu acusado
injustamente, quanto elementos do anti-intelectualismo. Por um lado, Onfray se refere as
universidades populares criadas por intelectuais na época do Caso Dreyfus; por outro lado, ele
expressa seu desprezo pela “casta” ou “sindicato” dos intelectuais - palavras usadas
precisamente contra os intelectuais na época do Caso Dreyfus. Onfray acusa professores e
pesquisadores pagos pelo Estado de estarem a servico do poder e de serem incapazes de
desenvolver seus proprios pensamentos. Ele também denuncia os protocolos académicos (notas,
bibliografia e referéncias a trabalhos existentes): para ele, sio comentarios entre iniciados, entre
colegas, sem nenhum interesse fora da academia. Para dar uma ideia da violéncia de seus
comentarios, citarei uma traducao aproximada de uma de suas declaracdes sobre pesquisadores
do Centre national de la recherche Scientifigue — CNRS —, o maior érgdo publico de pesquisa

cientifica da Franca:

Eles [os pesquisadores do CNRS] passam a vida olhando para um cesto de lixo,
com os olhos fixos em seu buraco negro, e depois afirmam que tudo ja foi dito. A
partir de entdo, eles podem viajar pelo mundo de conferéncia em conferéncia,
preencher paginas de periddicos confidenciais durante a longa carreira de um
tenente-general, defender uma tese soporifera e dilui-la em um ou dois livros
igualmente adormecidos e nao lidos por ninguém, eles serdo os representantes
de vendas de uma vulgata que lhes rendera um salario e uma aposentadoria-
com bugigangas institucionais, status “hors classe” [classe superior], Légion
d’honneur [Legido de Honra, uma condecoragdo honorifica], doutorado
honordrio, medalha do CNRS e outros brinquedos sexuais para abstémios
sexuais (ONFRAY, 2015: s.p.)".

! Tradugdo aproximada de: “Ils passent leur vie le regard perdu dans une poubelle, les yeux fixés dans son trou noir,
puis ils affirment que tout a été dit. Dés lors, ils peuvent courir la planéete de colloque en colloque, noircir des pages
de revues confidentielles pendant la durée d’une longue carriére de général de corps d’armée, soutenir une these
soporifique et la délayer dans un ou deux livres tout aussi dormitifs et lus par personne, ils seront les VRP d'une
vulgate qui leur vaudra salaire et retraite - avec brimborions institutionnels, statut hors classe, Légion d’honneur,
doctorat honoris causa, médaille du CNRS et autres sex toys pour abstinents sexuels.” (ONFRAY, 2015: s.p.).

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 347



e

Michel Onfray alega ser discipulo do filésofo Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865),
geralmente considerado o pai do anarquismo. Proudhon foi um dos primeiros
anti-intelectualistas franceses. Na segunda metade do século dezenove, ele denunciou a
valorizacdo da alma em detrimento do corpo. Para ele, essa oposicdo religiosa levou a
dominacdo do povo pelas elites, e a crenca na desigualdade da inteligéncia (a cabeca em
oposicao a mao). De acordo com Proudhon, uma organizagdo aberrante do trabalho baseava-se
nessa oposicdo: os intelectuais (chefes, engenheiros, capatazes) dominavam e continuam a
dominar os trabalhadores manuais (operarios, camponeses). Proudhon acreditava que se os
camponeses e os trabalhadores entendessem que ndo eram inferiores aos intelectuais (em
numero, mas também em inteligéncia), eles poderiam promover sua propria emancipacao.

Proudhon era um revolucionario. Mas ele lamentava que a Revoluc¢ao Francesa de 1789
tivesse sido incompleta: ela ndo havia acabado com a injustica nem com a miséria. Mais politica
do que social, a revolugdo estabeleceu o sistema parlamentar, um sistema deliberativo baseado
na palavra falada. Esse sistema parece ser altamente intelectual, na medida em que se baseia nos
principios abstratos de liberdade e igualdade e na representacao politica. Também é altamente
intelectual porque o poder é confiado a advogados e jornalistas que atuam como porta-vozes do
povo. No entanto, a prépria profissdo desses mediadores esta associada ao pensamento abstrato.

Proudhon era um democrata que tinha assento no parlamento francés. Mas ele criticou o
sistema parlamentar e seus membros - talvez porque os conhecesse bem — chamando-os de
“retores”. Ele associava esses retores aos intelectuais e escritores de Estado que afirmavam ser
politicos, em particular os escritores romanticos Alphonse de Lamartine e Jean-Jacques
Rousseau. Proudhon os desvalorizou, feminilizou e degradou. Em geral, ele condenou os
fild6sofos como meros faladores que ndo viam a filosofia em termos de suas ligacdes com o
trabalho e a industria. Pelo contrario, ele admirava o filésofo Denis Diderot, um dos editores no
século dezoito da Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers.
Portanto, Proudhon nao era totalmente hostil a filosofia do Iluminismo. Ele nao era um dos
chamados anti-fil6sofos ou anti-iluministas, que rejeitavam o pensamento moderno baseado na
razao e no livre exame critico (geralmente em nome da religido, embora houvesse movimentos

iluministas cristaos).

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026



e

0 6dio aos filésofos comegou a tomar forma no século dezoito. A caricatura em texto e
imagem desempenhou um papel importante, em uma época em que a opinido publica estava se
desenvolvendo gracas a imprensa e a circulagdo de folhetos efémeros. Mas, mesmo que tenham
alimentado o futuro anti-intelectualismo, os ataques aos filésofos ainda ndo eram
anti-intelectualismo no verdadeiro sentido da palavra. A anti-filosofia atacava apenas um
punhado de personalidades altamente individualizadas (além disso, os filésofos eram
frequentemente criticados por seu individualismo).

Até o inicio do século dezenove, uma série de enfermidades ou doencas eram atribuidas
as pessoas que pensavam e escreviam: dizia-se que elas eram insalubres, palidas e anquilosadas
porque passavam o tempo estudando, sem fazer nenhum exercicio fisico e sem ver o sol. Elas
sofreriam de distdrbios ligados a concentracdo do fluxo: congestdo, retencao de liquidos,
constipacdo, ideias fixas. Os codigos visuais da caricatura mantém um traco desses preconceitos:
0s personagens tém uma cabeca grande demais, plantada em um corpo pequeno. Isso foi
acentuado no século dezenove, quando os cientistas declararam que a atividade intelectual
concentrava o sangue no cérebro. Temia-se que a cabeca privasse os outros 6rgaos de energia,
enfraquecendo o corpo. Da mesma forma, diz-se que o génio solitdrio tem uma tendéncia ao
onanismo, ou seja, a masturbagdo, que era considerada debilitante porque a energia estava
supostamente se perdendo com o desperdicio de sémen.

Mas foi a partir da década de 1830, quando o modelo organicista foi aplicado ao corpo
politico — em particular ao corpo nacional — que a situacao piorou. Isso se tornou ainda mais
verdadeiro em uma época em que as oportunidades educacionais estavam se expandindo: mais
criancas tinham acesso a escolas primarias e o tamanho dos grupos escolares estava
aumentando. Os médicos consideravam as salas de aula, as salas de estudo e os dormitorios
como locais perigosos: confinamento, superlota¢do, punigdes, tédio, leitura perniciosa, excesso
de trabalho e até mesmo sentar-se estimulavam o onanismo. Blusas sem bolsos foram
inventadas para evitar que os alunos se masturbassem. A improdutividade era temida, tanto no
sentido intelectual quanto sexual. O estereotipo do intelectual cansado, muito em voga no final
do século dezenove (a era do que é conhecido na Fran¢a como decadentismo), teria uma vida
longa. Em meados da década de 1920, ele estava no centro do caso Grande Chartreuse: uma
controvérsia que surgiu ap6s a Primeira Guerra Mundial sobre a conversdo de um antigo

monastério chamado “la Grande Chartreuse”, localizado nas montanhas, em uma casa de

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026



*

I

repouso e férias para intelectuais (a mesma que, no inicio da década de 1930, acolheu Marie

Curie). Essa transformacdo provocou a ira dos catélicos, que langaram uma campanha
internacional de protesto, usando artigos de imprensa e posters. Alguns desses posters mostram
o deputado do Partido radical que teve a ideia de transformar o mosteiro em uma casa de
repouso para intelectuais. Seu nome é Léon Perrier. Ele usa 6culos, é careca e esta agitando uma
bandeira macgbénica na torre do sino do mosteiro (os intelectuais progressistas tinham a
reputacao de serem magons). Passaros circulam ao redor da torre do sino: esses passaros sao
chamados de “cucos”, por causa de seu canto. Os cucos sdo considerados parasitas porque poem
seus ovos em um ninho que nao foi construido por eles mesmos: na polémica que estamos
analisando, esses passaros simbolizam os intelectuais, usurpadores que “roubaram” o lar dos
monges. Essa cena, que as vezes é impressa separadamente, é combinada na imagem com outros
episédios da histéria do mosteiro. A primeira imagem diz “1903! A EXPULSAO. Eles o
reconstruiram oito vezes... Viveram la 900 anos...” refere-se a remoc¢ao forcada dos monges. A
segunda - “1928! O PROJETO DELES - Estamos esperando os intelectuais cansados”, o deputado
responsavel por essa mudanga forgada, observa a chegada dos intelectuais com bin6culos. O
terceiro painel é intitulado “19?? O SONHO DELES - Se eles chegassem®”: nos portdes do
monastério, trés velhos magros e de Oculos, os intelectuais cansados, sdo recebidos
cordialmente. Na ultima vinheta, os mesmos personagens visitam o cemitério do mosteiro. A
legenda - “19? A REALIDADE. O dnico lugar para descansar é aqui!!!” — soa como uma ameaca de
morte. O cemitério ainda abriga os monges, que, para os catdlicos, sdo os Unicos habitantes
legitimos do mosteiro.

A expressao “intelectuais cansados” reapareceria mais tarde, para criticar o sistema
burocratico soviético, ou durante a Guerra de Independéncia da Argélia, entre os partidarios da
Argélia Francesa, que atacavam os intelectuais que denunciavam a tortura usada pelos militares
franceses. Umas caricaturas datadas do inicio da década de 1960 mostram um soldado
apresentando, como um agougueiro, a carne de arabe, de judeu e de intelectual.

A expansao da oferta educacional nao foi acompanhada por um aumento no nimero de

empregos, especialmente nas profissoes intelectuais. Muitos aspirantes a médicos, advogados,

? [lustragdo de pagina inteira inserida no artigo de R. Cardinne-Petit (1928: 73). Duas litografias coloridas desse
poster estdo em posse da BNF (registro n2 FRBNF39841704) e do Musée dauphinois (inventario n® 72. 66. 8),
respectivamente. A data (1928 em um caso, 1929 no outro) parece incerta.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 350



*

I

jornalistas e professores ficaram de fora. A partir deste momento, o 6dio contra os intelectuais

“no topo”, e o 6dio contra os intelectuais “no fundo” coincidiram. Com as “leis de vildoes” (les “lois
scélérates”) que se seguiram aos ataques anarquistas no final do século dezenove, o medo das
classes perigosas encontrou o discurso sobre o excesso de graduados, nascidos da brecha entre
o sistema educacional e o mundo do trabalho, e as habilidades académicas e profissionais. Esse
discurso, certamente favorecido pelo recuo da Republica para posi¢cdes conservadoras, ndo é
novo; ele é “parte da longa histéria de uma concepcao fixista de hierarquias sociais e de uma
concep¢do monopolista da apropriacdo do conhecimento” (CHARTIER, 1982: 399), que Roger
Chartier ja havia identificado antes da revoluc¢do francesa. Essa concepg¢do se baseia em uma
fantasia perene: como a antiga vitima de uma desordem, o intelectual seria levado a perpetua-la,
sobretudo devido a lacuna numérica entre os cargos oferecidos e os candidatos, a discrepancia
entre o valor simbodlico concedido aos titulos universitarios e seu baixo valor social, ligado a
saturacdo do mercado. A analise filoldgica nos ajuda a compreender esses desenvolvimentos em
seu contexto. Também tem o mérito de permitir uma histéria menos essencialista de ideias
politicas, que tém em conta a reflexividade dos atores. Meu estudo se baseia na analise dos
designadores/catalogadores do intelectual — em particular o conjunto de etiquetas negativas
(escribas, retores, pedes, pontifices etc.). Gradualmente, a observacdo de que ha um excesso de
intelectuais se transformou na ideia de que eles cometem excessos. O foco mudou de uma critica
limitada a um punhado de pensadores para uma critica a disseminacdo da alfabetizacdo, que
levaria a uma multiddo de pseudointelectuais, ou, como costumavamos dizer na época,
meio-intelectuais. Falava-se em um “proletariado de bacharéis”, embora essa expressao nao
soasse como um oximoro. Essas massas eram criminalizadas, assim como eram criminalizadas
as classes sociais mais pobres. Do final do século dezenove em diante, dois medos se uniram: o
do povo e o dos literatos proletarizados. As pessoas que se diziam cultas eram criticadas por nao
serem capazes de assimilar o conhecimento (sua inteligéncia ndo permitiria); ou por lerem
livros perniciosos, especialmente os revolucionarios (vale lembrar que qualquer tipo de leitura
poderia parecer perniciosa: romances, por exemplo). Para os conservadores, o intelectual
comprometido com a esquerda se tornou um agente de corrupc¢dao, um “malfeitor” moral. Os
cristaos de todo o mundo estao envolvidos em varias formas de anti-intelectualismo:

— teologico e filoséfico para alguns (de acordo com a ideia de que s6é conhecemos Deus de

fato por meio do coragdo, ndo da razao);

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 351



e

— moral para outros (especialmente os catélicos, que acreditam que as pessoas nao
devem ter acesso direto aos livros, nem mesmo a Biblia, e que devem sempre ter um padre como
intermediario-os protestantes, por sua vez, defendem a leitura direta e o livre exame);

— pragmatico para aqueles que, do lado protestante, promovem o self-made man, de
acordo com uma légica que Max Weber descreveu em A Etica Protestante e o Espirito do
Capitalismo (livro publicado em 1904—1905).

Com frequéncia, o anti-intelectualismo esta ligado a critica da leitura: as vezes, “livros
ruins” sao denunciados, as vezes “leitores ruins”, as vezes ambos. Ndo é de se surpreender que
os Oculos se tornem o principal atributo do intelectual caricaturado, especialmente na
iconografia, porque os 6culos parecem ser uma das Unicas caracteristicas materiais distintivas
do intelectual que é imediatamente reconhecivel: de que outra forma podemos representar o
intelectual, que, em ultima anadlise, € um ser como qualquer outro? Ha um elemento interessante
aqui. Os oculos supostamente indicam a fragilidade e a fraqueza dos intelectuais. No século
dezenove, usar Oculos as vezes era suficiente para privar um homem do trabalho manual,
quando os recrutadores escolhiam os trabalhadores de acordo com sua aparéncia. O noruegués
Knut Hamsun descreve esse fato em seu romance autobiografico Fome (1890). Por causa de seus
6culos, o herdi ndo pode se tornar um bombeiro ou um latoeiro. Ele pensou em vender os 6culos,
que foram sua ruina. Os anti-intelectualistas ficam constrangidos quando eles préprios usam
6culos (Adolf Hitler proibiu a distribuicado publica de fotografias suas usando 6culos). Eles
também ficam constrangidos quando exaltam personalidades que os usam: nesse caso, eles
transformam o fato de ter uma visdo ruim em um dom profético, como se as pessoas em questdo
pudessem ver além das aparéncias. Esse foi o caso do escritor Pierre Drieu la Rochelle
(1893—1945), que se tornou uma figura do fascismo na Franc¢a no final da década de 1930. Seus
colegas surrealistas, que estavam muito a esquerda, ja desafiavam a razdo e os intelectuais
classicos em nome da liberdade, do inconsciente e da imaginacao. Antes de se tornar um fascista
completo, Drieu tornou-se préximo do operario e sindicalista Jacques Doriot (1898-1945), um
ex-comunista que esperava unir a esquerda e a direita, o anticapitalismo e o antimarxismo no
Partido Popular Francés, que fundou em 1936. Drieu admirava suas habilidades oratérias.
Doriot usava dculos como ele, mas isso ndo significava que Doriot fosse um intelectual, disse-nos
Drieu: ele era grande, falava alto e suava muito (o que supostamente era uma marca de

virilidade).

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 352



e

Tal como Drieu, o romancista e panfletario catélico Georges Bernanos (1888—1848) lutou
na Primeira Guerra Mundial. O jovem Bernanos era um aluno mediocre e indisciplinado. Seus
professores o aconselharam a entrar no mundo dos negdcios. Foi um agente de seguros, mas
essa profissdo era insuportavel para ele. Foi entdo que a guerra eclodiu, o que o aproximou
fisicamente do povo. Em 1926, tornou-se famoso gracas ao romance Sous le soleil de Satan (Sob o
Sol de Satd), que apresenta um religioso rude transformado por Bernanos em um verdadeiro
santo. Esse padre sem qualidades (nem “inteligéncia”, nem “memoria”, nem “assiduidade”) tem o
dom de ver as almas e possui uma eloquéncia que nao é a dos pregadores, pois ndo busca
convencer nem agradar. Seu discurso é “sem arte”, ao contrario do de outro padre, Sabiroux, um
ex-professor de quimica, e do académico Antoine de Saint-Marin, dois personagens cujos nomes
os aproximam de Satanas (o diabo é a criatura mais artificial que existe). Contra a retdrica,
Bernanos promove palavras verdadeiras e marcantes. Ele tinha dois modelos: a Biblia e a
retorica panfletaria de seu mestre, Edouard Drumont, um notério antissemita a quem ele
dedicou La Grande Peur des bien-pensants (O Grande medo dos que pensam certo) em 1931.
Nesse ensaio, o inimigo sempre usa 6culos, seja ele um intelectual, um politico ou um judeu (trés
tipos inter-relacionados). Quando se trata de alegorizar a odiada modernidade, Bernanos da a
aparéncia de um “deus com 6culos de tartaruga” ao “futuro imperador ianque”, a personificacao
do capitalista. O pessimista Edouard Drumont, maestro de Bernanos, pode muito bem usar
6culos: para Bernanos, ele vé o que os outros franceses ndo veem. Ele é uma “Cassandra
barbuda”. Na obra de Bernanos, seja qual for o género (artigos de imprensa, romances, panfletos,
correspondéncia, diarios), encontramos criticas aos professores — no sentido pejorativo
daqueles que professam: médicos, psicélogos, clérigos, académicos, jornalistas e escritores
profissionais. Uma ampla analogia histérica equipara os “escribas” cimplices da crucificagdo de
Cristo, os juizes de Joana D’Arc, os “intelectuais liberais pequeno-burgueses de 1830” e, ap6s a
Segunda Guerra Mundial, o “intelectual de massa”, especialmente o intelectual comunista.

Bernanos foi um pensador atipico, formado na extrema direita monarquista e
antissemita, mas que evoluiu para uma centro-direita humanista: durante a Guerra Civil
Espanhola, ele se opos ferozmente as exacdes e depois a ditadura de Franco. Mais tarde, ele

denunciou a fraqueza da elite francesa diante da Alemanha nazista e preferiu se exilar no Brasil®.

3 Bernanos viveu por cinco anos em Barbacena (Minas Gerais) onde escreveu varias obras importantes em francés e
contribuiu para varios jornais brasileiros.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 353



*

I

Ele apoiou a Resisténcia. Apds a guerra, permaneceu anticomunista, denunciando, em nome do

humanismo, os perigos do capitalismo técnico e industrial (armas atomicas, robotizacao etc.),
apresentados tanto por politicos quanto por intelectuais. Bernanos op6s a consciéncia a
inteligéncia, os cristdos livres a Igreja e seu empreendimento solitario de escrever ao trabalho
de escritores profissionais, com os quais ele nunca se identificaria, mesmo quando vivia apenas
do que escrevia.

Bernanos nao foi o tnico a confundir intelectuais e judeus em um mesmo 6dio. Na
esquerda (com Proudhon, por exemplo) e na direita (com Louis Veuillot, entre outros), a maioria
dos antissemitas é anti-intelectualista, e vice-versa. Ha varias explicagdes para isso: em primeiro
lugar, o velho antijudaismo cristdo, ligado ao evangelicalismo, que exalta os pobres de espirito.
Os judeus sdo associados a leitura e aos comentarios sobre a Biblia. Ele passa a simbolizar o
analista sutil que debate coisas insignificantes. Depois, no pensamento anticapitalista, o
intelectual é identificado com o burgués. O judeu é suspeito de fazer malabarismos ndo apenas
com dinheiro, mas também com ideias. Somado a isso, no final do século dezenove, havia a
teoria da conspiracdo segundo a qual os judeus (e, em menor grau, os protestantes) estavam
ocupando os circulos culturais: jornalismo, academia e, depois, o cinema. Ap6s o Caso Dreyfus, os
judeus foram finalmente identificados com as elites democraticas, republicanas e seculares. Nas
caricaturas antissemitas, o judeu é facilmente reconhecido por seu nariz curvo, labios carnudos
e cabelo crespo. Mas os 6culos também sao um c6digo grafico para identifica-los. Dizia-se que os
judeus eram miopes por lerem muito. Na década de 1930, para um antissemita como o
romancista e panfletario Louis-Ferdinand Céline (1894—1961), os 6culos eram um lembrete de
que, em uma sociedade francesa supostamente minada pelo alcool e pelo lazer, somente os
judeus liam, dominando assim as massas ignorantes. Ja no Caso Dreyfus, os intelectuais que
apoiavam o capitdo judeu acusado injustamente eram equiparados a judeus. Nas caricaturas de
Caran d’Ache, o intelectual é magro e usa um lorgnon ou bindculo. Ele geralmente tem uma
cabeca grande e olhos esbugalhados, exatamente como os judeus eram retratados nas
caricaturas. Para tornar a comparacdo ainda mais ébvia, os cartunistas as vezes desenhavam
uma estrela de Davi na testa de seus personagens! Como simplificam, as caricaturas ajudam a
disseminar esteredtipos para um publico amplo. A recorréncia de certas figuras
anti-intelectualistas na mesma imprensa e/ou sob a pena do mesmo cartunista garante a

maxima impregnacao.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 354



antigo artificio polémico: vocé desacredita seu oponente fazendo com que ele se pareca com

Por fim, o intelectual e o judeu sdo desvirtuados e até mesmo feminizados. Esse é um

uma mulher e, dessa forma, destr6i sua autoridade. Na esquerda, Proudhon e seus seguidores
falavam de femmelins (é um neologismo que faz vocé pensar em “femmelette”, mulherzinha). Em
1914, em Les Méfaits des intellectuels [Os danos dos intelectuais], Edouard Berth (1875-1939),
um discipulo de Proudhon, apresentou o intelectual como uma prostituta dependente da forca
masculina. Para ele, a sociedade industrial era semelhante a uma “pornocracia” (a palavra ja
havia aparecido nos escritos de Proudhon), onde o intelectual obcecado por dinheiro reinava.
Esse virilismo pode ser encontrado na vanguarda pré-fascista, por exemplo, na Italia, no
Manifesto futurista de Marinetti (1909): “No6s queremos glorificar a guerra - Unica higiene do
mundo - o militarismo, o patriotismo, o gesto destruidor dos libertarios, as belas ideias pelas
quais se morre e o desprezo pela mulher. 10. N6s queremos destruir os museus, as bibliotecas,
as academias de toda natureza, e combater o moralismo, o feminismo e toda vileza oportunista e
utilitaria” (MARINETTI, 1993: s.p.).

Na Franga, na extrema direita, a partir da década de 1930, Drieu la Rochelle falava de

“sous-verges”*

(expressdo extremamente vulgar), Louis-Ferdinand Céline de eunucos e de sexo
com moscas (uma expressao intraduzivel que se refere ao fato de debater mintcias). Em 1955,
Poujade e Jean-Marie Le Pen compararam intelectuais a pederastas. Cito Poujade: “Somos
governados por um bando de apatridas e pederastas. [..] para nos governar, precisariamos de
um comerciante de verdade, um bom metalirgico, um bom agougueiro. (Aplausos.) Eles nao
seriam politécnicos, mas seriam saudaveis de corpo e mente. Além disso, se pagarmos por
politécnicos, nés os teremos”. Ao mesmo tempo, Le Pen, na época uma ativista poujadista,
declarou: “A Franca é governada por pederastas: Sartre, Camus, Mauriac” (HOFFMANN et al.,
1956: 184).

As mulheres que ousavam pensar também eram maltratadas, desde as mulheres eruditas
e as “As Preciosas ridiculas” da época de Moliere. No século dezenove, as coisas ficaram mais
complicadas, com a proliferacdo de escritoras em uma sociedade em que a literatura estava se

industrializando: George Sand, por exemplo, era constantemente atacada. O grande cartunista

Honoré Daumier caricaturou as chamadas “bas-bleus” (bluestocking, em inglés) em uma série de

* Optamos por deixar a expressio no francés original ja que nio ha tradugio literal para o portugués. Possui uma
conotacgdo sexual aproximada a “menos que homem”.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 355



desenhos publicados no jornal Le Charivari entre 1844 e 1849. Nesses desenhos, as mulheres
intelectuais sdo feias, tolas e imorais (inclusive porque se esquecem de suas familias: uma
mulher escrevendo negligencia seu filho, que esta se afogando) (DAUMIER, 1844). Minha colega
Christine Planté mostrou como esses desenhos sio ambiguos. Em primeiro lugar, é dificil
distinguir entre as mulheres que mais tarde seriam chamadas de intelectuais. Em segundo lugar,
seus maridos parecem tdo ridiculos quanto elas nessas representacdes graficas de Daumier.
Daumier ndo era um conservador, era um republicano. Mas a satira era sua profissdo. E a satira é
baseada em lugares-comuns, clichés, ideias e imagens preconcebidas. Por fim, podemos nos
perguntar se Daumier esta denunciando os bas-bleus ou se esta denunciando a critica aos
bas-bleus (PLANTE, 1996). A questio do ponto de vista é muitas vezes dificil de decidir na arte.
De qualquer forma, a satira de Daumier abriu caminho para ataques mais violentos as mulheres
intelectuais. Elas seriam julgadas pior do que os romancistas ou poetas que se limitavam ao que
era considerado o reino feminino da imaginacdao. As poucas escritoras ridicularizadas pela
imprensa satirica na primeira metade do século dezenove eram um objeto de entretenimento,
mas aquelas que aspiravam a legitimidade de um diploma representavam um perigo social real:
elas poderiam se emancipar e convencer seus colegas a fazer o mesmo!

Concluindo: o anti-intelectualismo é onipresente e generalizado, independentemente de
opinido politica, crenca religiosa, riqueza ou educagdo, e é incorporado em representacdes que,
em todos os periodos, retratam violentamente o intelectual de uma forma essencialmente
fantastica. Textos, imagens e objetos, portanto, criam lugares comuns odiosos que estdo tdo
profundamente enraizados na cultura que sao dificeis de combater. Mas a histéria do discurso
anti-intelectualista a longo prazo nos ajuda a entender como esses lugares comuns foram
construidos, como circularam e como foram combatidos. Essa histdria é mais util do que nunca

na luta contra preconceitos hoje amplamente compartilhados.

Referéncias Bibliogrdficas

AL-MATARY, Sarah (2019). La Haine des clercs. L'anti-intellectualisme en France. Paris: Seuil.

CARDINNE-PETIT, R. (1928). La Grande Chartreuse. Revue mensuelle de la Ligue Dauphinoise
dAction catholique, agosto.

CHARTIER, Roger (1982). Espace social et imaginaire social: les intellectuels frustrés au xvi®
siecle. Annales. Economies, sociétés, civilisations, 37¢ année, n° 2, pp- 389-400.

Intellectus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 356



DAUMIER, Honoré (1844). La meére est dans le feu de la composition, ’enfant est dans I'eau de la
baignoire! Les Bas-Bleus, n°7, Le Charivari, 26 de fevereiro.

DAUMIER, Honoré (1844). La meére est dans le feu de la composition, ’enfant est dans I'eau de la
baignoire! Les Bas-Bleus, no 7, Le Charivari, 26 de fevereiro.

ELIAS, Norbert (1994). Mozart. A sociologia de um génio. Ed. Zahar: Rio de Janeiro.

HOFFMANN, Stanley et al. (1956). Le Mouvement Poujade. Paris: Armand Colin/Presses de la
Fondation nationale des sciences politiques.

HUPPAUF, Bernd; WEINGART, Peter (eds.) (2007). Science Images and Popular Images of the
Sciences. Published 20 October. Pub. Location New York.

MARINETT]I, Filippo (1993). Manifesto Futurista. In: CHIPP, H. B. Teorias da Arte Moderna. Sao
Paulo: Martins Fontes.

ONFRAY, Michel (2015). La haine des universitaires. LHumanité, 12 juin. Disponivel em:
https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitai
res. Acesso em: 25 nov. 2025.

PAUL, H. (2011). Performing History: How Historical Scholarship is Shaped by Epistemic Virtues.
History and Theory, 50 (February), pp.1-19.

PLANTE, Christine (1996). Les Bas-Bleus de Daumier: de quoi rit-on dans la caricature? In:
REGNIER, Philippe et al (ed.). La Caricature entre République et censure. Presses
universitaires de Lyon. Disponivel em: https://doi.org/10.4000/books.pul.7937. Acesso
em: 25 nov. 2025.

SHAPIN, S. (2020). E verdade que estamos vivendo uma crise da verdade? Revista Brasileira de
Historia da Ciéncia. Rio de Janeiro, v. 13, n. 2, pp. 308-319, jul.|dez.

TEDESCO, Alexandra (2025). A universidade em seus criticos: uma histdria intelectual do
anti-intelectualismo. Rio de Janeiro: Ed. Autografia.

Intelléctus - v.25, n.1, 2026, p. 337-357, jan.-jun. 2026 357


https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitaires
https://www.humanite.fr/en-debat/michel-onfray/michel-onfray-la-haine-des-universitaires
https://doi.org/10.4000/books.pul.7937

