
 

 
Artigo 

livre 
 

 

Sincretismos e 
Territorialidades da 
Umbanda: práticas 
de (re) existência no 
espaço concebido 
brasileiro 
 
Syncretisms and Territorialities of 
Umbanda: practices of (Re)Existence in 
the Conceived Brazilian Space 

 

 
André Victor Mendes Rosa 
 
Doutorando em Estudos Estratégicos da 
Defesa e da Segurança, Universidade Federal 
Fluminense, Brasil 
andrevictorgeo@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0007-8965-5562 
http://lattes.cnpq.br/2998959176891717 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

Resumo: O presente artigo analisa a religião de 
matriz africana Umbanda a partir de suas relações 
sociais e espaciais no Brasil. O objetivo é discutir 
as práticas de re-existência, ou seja, estratégias de 
resistência e adaptação, que a Umbanda 
desenvolve por meio de seu sincretismo religioso e 
de suas territorialidades. Essas territorialidades 
incluem espaços como encruzilhadas, praias, rios, 
pedreiras e estradas, além dos próprios terreiros, 
utilizados para oferendas e cultos. O artigo debate 
se o sincretismo representa um 
embranquecimento da cultura africana ou uma 
forma de adaptação e sobrevivência diante do 
racismo estrutural e da repressão histórica. A 
análise se baseia no conceito de espaço concebido 
de Henri Lefebvre, compreendendo a Umbanda 
como uma manifestação que resiste à ordem 
instituída e ao capitalismo brasileiro. 

Palavras-chave: Geografia; território; Umbanda; 
Lefebvre; territorialidade. 

 

Abstract: This article analyzes the African-based 
religion Umbanda based on its social and spatial 
relations in Brazil. The objective is to discuss the 
practices of re-existence, that is, strategies of 
resistance and adaptation, that Umbanda develops 
through its religious syncretism and its 
territorialities. These territorialities include spaces 
such as crossroads, beaches, rivers, quarries and 
roads, in addition to the terreiros themselves, used 
for offerings and worship. The article discusses 
whether syncretism represents a whitening of 
African culture or a form of adaptation and survival 
in the face of structural racism and historical 
repression. The analysis is based on Henri 
Lefebvre's concept of space, understanding 
Umbanda as a manifestation that resists the 
established order and Brazilian capitalism. 

Keywords: Geography; territory; Umbanda; 
Lefebvre; territoriality. 

 

Artigo recebido em: 19 de março de 2025 
Aprovado em: 02 de dezembro de 2025 
DOI: 10.12957/intellectus.2026.90632   266 

 



 

Introdução 
 

A Umbanda no Brasil, religião que possui como uma das características mais marcantes o 

sincretismo entre o Catolicismo, rituais indígenas, Quimbanda, teosofia, Candomblé, Espiritismo 

entre outras doutrinas religiosas, saberes e segmentos, apresenta múltiplas perspectivas de 

análise, características e representações no espaço. Tal sincretismo com diversas religiões e 

ritos, além da marca que dá características peculiares a esta doutrina, mostra um lado não só de 

adaptação às ideias dominantes, brancas, católicas e permeadas de uma moral cristã, mas uma 

moldagem a uma nação com recente fim da escravização, com um presente e nítido racismo para 

com negros e afrodescendentes, como forma de sobrevivência, ou como coloca Porto-Gonçalves 

(2013: 169) uma re-existência, uma ação reflexa, uma forma de existir, uma determinada matriz 

de racionalidade que atua nas circunstâncias, que busca a manutenção não só de sua vivência 

cultural, mas sua existência corpórea, física.  

Além dessas particularidades, a Umbanda é uma religião em que seus espaços sagrados e 

profanos não possuem delimitação totalmente realizada, onde seus locais de culto, podem ser 

uma adaptação da própria moradia dos fiéis, uma encruzilhada urbana, uma cachoeira, um rio, 

uma praia, uma pedreira ou uma mata. Assim, o espaço de representação da religião coabita com 

o espaço dos meios de produção e acumulação do capital, uma recobertura do espaço físico 

usando simbolicamente seus objetos, símbolos da religião. 

Este artigo tem como objetivo abordar a história da Umbanda, suas territorialidades e 

representações no espaço. Para tanto, o vínculo entre os referenciais teóricos e o problema de 

pesquisa se estabelece na articulação entre o conceito de re-existência de Porto-Gonçalves 

(2013) e a teoria do espaço de Henri Lefebvre (2013). A teoria do espaço é aqui 

operacionalizada para analisar as religiões mediúnicas: o espaço concebido (planejado, 

hegemônico e excludente) é contrastado com o espaço vivido (o da prática religiosa, dos 

terreiros, das encruzilhadas), e é nessa tensão que as práticas de re-existência, como o 

sincretismo, ganham sentido como estratégias de sobrevivência e afirmação cultural. 

A metodologia utilizada neste artigo segue uma abordagem qualitativa e interpretativa, 

com base em pesquisa bibliográfica de caráter interdisciplinar. Os critérios de seleção das fontes 

e autores mobilizados priorizaram trabalhos seminais e contemporâneos que abordam 

diretamente os conceitos de território, sincretismo, espaço e resistência no contexto brasileiro. 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  267 

 



 

Foram selecionados autores-chave da Geografia (como Lefebvre, Haesbaert e Porto-Gonçalves), 

da Antropologia e Sociologia das religiões afro-brasileiras (como Ortiz, Verger, Capone e Prandi) 

e dos estudos afrodiaspóricos (como Gonzalez e Moura), buscando-se aqueles cujas obras 

permitem articular as dimensões espacial, cultural e política do fenômeno umbandista. 

O trabalho utiliza dados secundários e se apoia na interpretação sociológica e histórica 

para compreender os significados atribuídos à Umbanda enquanto fenômeno social, religioso e 

territorial. Essa perspectiva permite observar como os terreiros se formam como territórios 

sagrados, como o sincretismo atua como prática de re-existência cultural e como se manifestam 

estratégias de resistência frente ao racismo e às tentativas de segregação, apagamento e 

exclusão. Dessa forma, a metodologia proposta busca interpretar a Umbanda a partir de seus 

espaços, símbolos e representações, entendendo-a como parte fundamental das relações de 

poder, identidade e memória no território brasileiro. 

O artigo está estruturado em quatro seções, de forma a garantir sistematicidade e clareza 

na apresentação do tema. Na primeira seção, o artigo apresenta o contexto histórico da 

Umbanda, abordando suas origens, fundamentos doutrinários, práticas religiosas e 

especificidades em relação a outras religiões afro-brasileiras. O objetivo é familiarizar o leitor 

com a Umbanda, oferecendo uma compreensão sólida sobre o objeto de análise. São mobilizados 

autores especializados, dados históricos e referências acadêmicas que permitem compreender a 

Umbanda não apenas como fenômeno religioso, mas também como manifestação cultural e 

social, resultante de processos de mestiçagem, sincretismo e resistência cultural. Dessa forma, 

estabelece-se a base conceitual necessária para sustentar as análises subsequentes, garantindo 

coerência e rigor científico ao estudo. 

Na segunda seção, a análise concentra-se no espaço físico e simbólico das casas-terreiro, 

compreendendo-as como lugares de sociabilidade, resistência e reterritorialização cultural. 

Nessa perspectiva, discute-se como o espaço vivido pelos praticantes da Umbanda se articula 

com o espaço concebido brasileiro, segundo a concepção de Henri Lefebvre (2013), ou seja, 

como o planejamento urbano, normas sociais e a estruturação do território impactam a 

experiência religiosa e cultural. A função desta seção é demonstrar que os terreiros não se 

limitam a espaços físicos, mas configuram-se como territórios de afirmação identitária, memória 

histórica e organização comunitária, evidenciando a interseção entre sociologia, geografia e 

estudos religiosos. 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  268 

 



 

Na terceira seção, aborda-se o sincretismo religioso como prática de re-existência e 

estratégia de sobrevivência cultural frente à opressão histórica, à perseguição religiosa e às 

imposições de uma sociedade predominantemente cristã e racista. O sincretismo é analisado 

não como simples fusão de crenças, mas como prática de resistência capaz de garantir a 

continuidade da religiosidade afro-brasileira, preservando elementos africanos e adaptando-os 

ao contexto brasileiro. São discutidos autores clássicos e contemporâneos que interpretam o 

sincretismo como ato político, simbólico e cultural, reforçando a compreensão da Umbanda 

como expressão de agência coletiva, resistência identitária e sobrevivência cultural. 

Na quarta seção, o artigo apresenta as considerações finais, cujo objetivo é sintetizar os 

principais achados da pesquisa, destacando as relações entre as dimensões conceituais, 

espaciais e sincréticas da Umbanda. Retomam-se as contribuições teóricas e metodológicas do 

estudo, ressaltando como a religião se configura como fenômeno cultural, social e territorial de 

resistência. Além disso, são indicadas perspectivas de pesquisa futura, lacunas teóricas a serem 

exploradas e a relevância do estudo das religiões afro-brasileiras como instrumentos de 

compreensão das dinâmicas sociais, culturais e territoriais no Brasil. 

Ademais, é de suma importância dizer o que esse artigo não pretende ser. O presente 

trabalho não pretende definir o que é umbanda, ensinar a prática religiosa, ser um manual da 

religião ou dar cabo de descrever a umbanda por completo. Isso seria não somente prepotente, 

mas enganoso, pois trata-se de um tema que está longe de ser esgotável. Simas (2021: 25) frisa 

que “há Umbandas do Oiapoque ao Chuí”, exemplificando a variedade de formas que o culto se 

apresenta e a magnitude do território nacional brasileiro.  

 

1. Umbanda, concepções e características 

As umbandas possuem distintas concepções que a preconizam, sejam com origens 

brasileiras, sendo considerada uma doutrina religiosa que prega a caridade e que agrega 

diversas matrizes como as africanas, cristãs, indígenas, orientais e as kardecistas, mas também 

de origens africanas, como mais especificamente ligada a cultura dos bantos, oriundas da região 

costeira do Congo e Angola, se expressando com maior ênfase na umbanda omolokô, que teve o 

sacerdote Tata Tancredo da Silva Pinto como maior expoente em solo brasileiro (SIMAS, 2021: 

25).      Segundo Vieira (2016), a palavra Umbanda sucede etimologicamente de duas línguas 

africanas (umbundo e quimbundo) que se refere a “medicina”, “ciência médica” e “arte de 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  269 

 



 

curandeiro”. A religião fundamenta-se no culto dos espíritos e é pela manifestação destes, no 

corpo do praticante da religião, que ela funciona e faz viver suas divindades (ORTIZ, 1999: 59). 

Na abordagem esotérica, expressa o “Conjunto de Leis Divinas”. Assim, a sua doutrina e 

ritualística são constituídas a partir destes elementos sincréticos que são heranças advindas da 

matriz dos primórdios iniciada no século XVII pelos Calundus e que perpassaram pela Cabula e 

Macumba caracterizando um sincretismo criativo e original. De acordo com Silva (1979) 

conhecido como Mestre Yapacani, ressalta que a Umbanda consiste na lei maior, na ciência mãe 

que se encarrega da regular as manifestações e as comunicações que se dão entre o mundo 

terreno e mundo astral. O autor destaca que a palavra Umbanda tem sua origem no alfabeto 

adâmico ou vatan, do povo ariano, da raça vermelha, e que foi posteriormente apropriado pelos 

povos africanos que a mantiveram guardada em segredo por meio de seus sacerdotes altamente 

iniciados, e na “realidade, Umbanda significa conjunto das leis de Deus” (SILVA, 1979, p. 64). 

Na concepção de Rubens Saraceni (2009, p. 31) "a Umbanda é uma religião espiritualista 

que ensina que a vida é eterna e que a nossa curta passagem aqui no plano material destina-se à 

evolução, ao aperfeiçoamento e à conscientização dos espíritos". Para Cacciatore (1988), a 

Umbanda é uma religião formada no Brasil, influenciada por valores doutrinários e que possui 

caráter sincrético, como em suas palavras: 

 

Religião formada no Brasil (apesar de o negarem alguns crentes) por uma seleção de 
valores doutrinários e rituais, feitos a partir da fusão dos cultos africanos 
congo-angola, já influenciados pelo nagô, com a pajelança (dando um primeiro tipo de 
candomblé de caboclo), sofrendo ainda influências dos malês islamizados, do 
catolicismo e do espiritismo (atualmente há uma linha ritual, em certos centros de 
umbanda, com mesa e recepção mediúnica de espíritos de mortos comuns, muito 
próxima do Kardecismo) e, posteriormente, do ocultismo. (Alguns desses cultos 
sincréticos, a princípio chamados de macumba, no Rio de Janeiro, empregam a magia 
negra. Essa corrente da Umbanda é chamada Quimbanda pelos umbandistas da "linha 
branca". O termo "macumba" ficou, para os leigos, como sinônimo de feitiçaria.). Essa 
nova religião - Umbanda - que começou a partir do Rio de Janeiro, espalhou-se por 
quase todo o Brasil e já está saindo para o exterior (já há centros de Umbanda nos 
Estados Unidos e Argentina) (CACCIATORE, 1988: 242). 

 

A Umbanda tem sua origem debatida com muita polêmica. Muitos adeptos e autores 

tratam o “mito fundador, o “marco zero” do culto em 15 de novembro de 1908 com a anunciação 

de Zélio de Moraes, onde ele encarna um espírito manifestado e denominado “Caboclo das Sete 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  270 

 



 

Encruzilhadas”, onde ali no Estado do Rio de Janeiro, que, segundo o mito, anunciava a criação 

de uma nova religião, criada no dia seguinte, no bairro de Neves, em são Gonçalo os 

fundamentos ritualísticos, teológicos e doutrinários desta nova religião: a Umbanda. 

[...] manifestou-se o Caboclo das Sete Encruzilhadas, para declarar que naquele 
momento se iniciava um novo culto, em que os espíritos de velhos africanos escravos e 
de índios brasileiros, os quais não encontravam campo de atuação nos remanescentes 
das seitas negras, já deturpadas e dirigidas em sua totalidade para os trabalhos de 
feitiçaria, trabalhariam em benefício de seus irmãos encarnados, qualquer que fosse a 
cor, a raça, o credo e a condição social. A prática da caridade, no sentido do amor 
fraterno, seria a característica principal do culto que teria por base o Evangelho de 
Jesus (PEIXOTO, 2008: 12). 
 

Importante frisar que, o dia 15 de novembro (data em que Zélio de Moraes faz a 

anunciação) é considerado, em nosso país, como o dia nacional da religião Umbanda, assim 

instituído oficialmente no Terceiro Congresso Brasileiro de Umbanda, realizado em 1973, no Rio 

de Janeiro (CUMINO, 2011). Apesar das recentes conquistas, a Umbanda não era considerada 

como uma religião pelo IBGE até o ano de 1966, onde seus adeptos eram ainda classificados 

como kardecistas (ORTIZ, 1999: 55). Para a proposta do presente trabalho, entendemos que as 

umbandas não nascem de origens datadas, mas sim de acúmulos de sabedorias diversas que se 

articulam de maneira dinâmica em cultos multifacetados, que são plurais, profundamente 

tradicionais, porém livres para alteridades e alterações (SIMAS, 2021: 26). 

Quando os negros escravizados africanos vieram para o Brasil, trouxeram a tradição de 

suas culturas, que antes não eram reconhecidas como religiões pelos nativos, mas chamavam 

atenção por diversos aspectos peculiares.  Com a abolição da escravatura, os negros antes 

escravizados começaram a formar grupos em diversos lugares, em especial no Rio de Janeiro, 

expressando suas culturas, como por exemplo: o Banto, Nagô, Gêge (Jeje) e outros. Tais grupos 

faziam culto aos antepassados e invocavam entidades, passando por adaptações ao longo tempo 

e influências de outras tradições, surgindo novos grupos chamados de Cabula (o qual já 

praticava sincretismo com diversas culturas) e posteriormente, por meados de 1930, de 

Macumba.  

Nesse mesmo período, o processo de desenvolvimento do capitalismo brasileiro se 

iniciava e, segundo Santos e Silveira (2016, p. 251), o eixo Rio-São Paulo desponta como área de 

acumulação da produção industrial, propiciando uma diversificação da atividade fabril, o que 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  271 

 



 

acaba beneficiando os estados do sul do Brasil. A acumulação capitalista no Brasil conformou 

uma estrutura socioeconômica com grandes disparidades regionais e de renda, evidenciando 

que o crescimento econômico no Brasil não teve uma correspondência semelhante na 

distribuição da renda (SILVA, 2012: 31).  

Especialmente após a abolição, houve um período no qual o negro não encontrava 

possibilidades de se integrar economicamente e encontrar sua identidade étnica de uma forma 

que não fosse fragmentada e confusa. Assim, o negro para não ser extinto biologicamente e 

socialmente, se organizou de diversas maneiras: cantos, confrarias, entidades de auxílio mútuo 

para compra de alforrias, quilombos etc. mantendo valores e patamares de defesa, buscando em 

nível organizacional, se reencontrar (MOURA, 2021: 274). 

Ortiz (1999) aborda que a formação da Umbanda segue as linhas traçadas pelas 

mudanças sociais, onde o movimento de desagregação social corresponde um desenvolvimento 

inicial da religião, enquanto o movimento de consolidação da nova ordem social corresponde a 

organização da nova religião (umbanda) (ORTIZ, 1999: 32). Esse momento histórico foi marcado 

pela desagregação de classes sociais e processo de aculturação, abrindo relevante espaço para o 

sincretismo religioso. Assim, a Umbanda surge dentro desse conturbado processo, no início de 

uma sociedade moderna e absorvendo valores de outras tradições. No final da década de 1930, 

surge a Federação Espírita de Umbanda (1939), que agrupava diversos centros existentes e em 

1941, o 1º Congresso Umbandista é realizado, com finalidade de estudar a religião e codificar os 

ritos (ORTIZ, 1999: 43).  

A religião se desenvolve entre o final do século XIX e início do século XX,  num contexto 

histórico-político marcado por inúmeros eventos que impactam a realidade socioeconômica, 

como a abolição da escravatura em 1888, o fim do Império do Brasil (1889) e a Primeira 

República Federativa do Brasil (1889−1930) também conhecida como República Velha, a 

Revolta da Vacina (1904), a Guerra do Contestado (1912−1916), a participação do Brasil na 

Primeira Guerra Mundial (1917), o impacto da Gripe Espanhola (1918), e a Revolta de 1922 

(Revolta do Forte de Copacabana), culminando na Revolução de 1930, que encerrou o período e 

deu início à Era Vargas (1930−1945). 

Devido ao contexto histórico e político de seu surgimento, permeado de racismo e 

exclusão social, a Umbanda procurou se desvencilhar de alguns elementos pertencentes à 

Macumba, os elementos deste último culto foram ressignificados, se adaptando a um 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  272 

 



 

determinado modelo ideal que atendesse as características, ideologias e anseios da população à 

margem desta nascente sociedade urbana e industrial brasileira, ou seja um desejo de estar de 

acordo com os moldes do lema de ordem e progresso do desenvolvimento do capitalismo que 

estava se estabelecido no Brasil.  

O preconceito racial juntamente ao processo de marginalização imposto ao negro são os 

dois elementos determinadores do seu comportamento. Acostumado com a rotina de 

subalternidade, o negro se adapta, procurando não entrar em choque com as barreiras que o 

separam da sociedade branca (MOURA, 2021: 274−275). De acordo com Romão (2018), o 

sincretismo seria uma estratégia de sobrevivência perante o cenário desigual para negros e suas 

práticas culturais, num Brasil que até pouco tempo antes do surgimento da religião umbandista, 

era um país escravagista. Assim, segundo Sanchis (2012: 40): “ela não é uma fusão, embora 

pareça chegar quase chegar a ela. Religiões afro com modernidade, espiritismo e, por meio dele, 

catolicismo, religiões orientais e elementos tradicionais de feitiçaria. Uma construção 

“sincrética” até na forma lógica de sua montagem institucional. 

Além desses fatores, é interessante notar que, segundo Cumino (2011), a umbanda se 

apropriou de elementos e instrumentos dos cultos africanos como a utilização de ervas e plantas 

medicinais, o transe, o culto aos ancestrais, e a figura dos pretos velhos, anteriormente, 

sincretizados com o cristianismo católico. Ainda sobre esta diversidade de elementos de 

variadas religiosidades, fruto dessas práticas sincréticas, Silva destaca: “As origens 

afro-brasileiras da umbanda remontam, assim, ao culto às entidades africanas, aos caboclos 

(espíritos ameríndios), aos santos do catolicismo popular e, finalmente, às outras entidades que 

a esse panteão foram sendo acrescentadas pela influência do kardecismo” (SILVA, 2005a: 107). 

 

2. O Território-Terreiro e suas Territorialidades como expressão do 
espaço vivido no espaço concebido brasileiro 
 

A Umbanda é uma religião que se constitui, adere e participa do cotidiano da vida urbana 

brasileira. De acordo com Vieira (2016), as casas de umbanda são chamadas de Terreiro, 

Templo, Cabana, Centro ou Tenda. São na maioria das vezes, a própria casa dos próprios 

dirigentes adaptadas para o culto, também podendo ser locais emprestados ou até mesmo 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  273 

 



 

cedidos. Podem variar de capacidade de acolhimento de pessoas devido ao tamanho do local, 

mas em geral, as sessões são abertas ao público. Como afirma Barros (2008): 

 

Quase nunca o terreiro é um edifício construído específica e exclusivamente para esse 
fim. Na maioria dos casos é a adaptação ou o aproveitamento de um espaço no quintal 
ou na casa do pai ou mãe-de-santo: uma construção no jardim, a ampliação de uma 
garagem, a adaptação de um quarto, um “puxadinho” nos fundos da casa. O terreiro é, 
pois, em geral a própria casa de seu chefe, não tanto porque ele mora no terreiro, mas, 
porque ele transformou sua casa num terreiro (BARROS, 2008: 56). 

 

A casa-terreiro configura-se como uma categoria espacial complexa, cuja materialidade 

ultrapassa o âmbito do culto religioso, constituindo-se como locus de resistência, sociabilidade e 

reprodução de saberes afro-brasileiros. Segundo Barros (2008, p. 59) “os terreiros são 

considerados lócus do “axé”, da força vital que pode ser conservada, manuseada e transmitida.” 

Para o autor, as instalações do terreiro estão permeadas de simbolismo religioso e são tidas 

como extensões da vitalidade dos orixás ou “guias” patronos do terreiro e, em alguns casos, 

dedicados, além desses, também a outras divindades. Verger (1981: 22) complementa que “os 

terreiros são centros de continuidade cultural, onde o culto aos orixás permitiu a sobrevivência 

de práticas, mitos e valores africanos adaptados às condições brasileiras”, ressaltando a 

capacidade dessas instituições em ressignificar a ancestralidade diante das condições impostas 

pela diáspora.  

Na mesma direção, Prandi (2001: 18) observa que “a casa de santo é uma comunidade 

em miniatura, uma metáfora da sociedade africana transplantada, onde a hierarquia religiosa 

reflete também a hierarquia social e moral”, evidenciando o caráter organizacional e pedagógico 

desses espaços. Martins (1995: 89) entende o terreiro como “uma espacialidade performática, 

na qual o corpo e a palavra reencenam a ancestralidade, instaurando um tempo circular que 

resiste à linearidade colonial”, o que o insere na perspectiva da memória e da performatividade. 

Capone (2004: 137), por sua vez, destaca que “os terreiros representam campos de resistência 

simbólica e política frente ao projeto de assimilação e embranquecimento das religiões 

afro-brasileiras”, ao passo que Dantas (1988: 74) enfatiza que “a casa de santo é um espaço de 

negociação entre o visível e o invisível, entre o poder do Estado e as formas de organização 

popular”.  

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  274 

 



 

Nesse sentido, o terreiro se afirma como território de fé e de reexistência, no qual o 

sagrado, o político e o cultural se entrelaçam, configurando um espaço contra hegemônico que 

expressa a continuidade da tradição africana e a agência dos sujeitos negros na sociedade 

brasileira. Para Barros (2008), os terreiros como um dos locais de culto da Umbanda, são 

considerados como espaço sociais, míticos, simbólicos, em que a natureza e seus fiéis se unem 

para viver uma realidade distinta daquela que o cotidiano ou a sociedade lhes apresenta como o 

real, na qual as pessoas que o constituem acreditam.  

Para seus adeptos e frequentadores, é um espaço divinizado, onde os orixás “baixam” e 

seus fiéis têm um encontro com o sagrado, sendo assim, um local de vida, de relações sociais e 

religioso. Devido ao seu caráter de adaptação ao espaço que se tornava urbano, este que o 

filósofo marxista francês, Henri Lefebvre, em sua obra intitulada “A produção do Espaço”, 

chamava de espaço concebido, e que, segundo o próprio, tal espaço concebido era representação 

do espaço a dimensão espacial ligada às relações de produção, ao conhecimento, ao 

planejamento, à ordem instituída (ALVES, 2019). Assim, esse espaço concebido no contexto 

brasileiro, seria o espaço criado para fins da acumulação de capital do recente processo de 

desenvolvimento do capitalismo industrial brasileiro, com suas malhas viárias que 

transportavam não só a produção, mas a precária mão de obra que se tornava assalariada, 

devido ao fim da escravização, reflexo das mudanças do padrão de acumulação e produção. 

Assim, para Lefebvre (2013): 

 

As representações do espaço, ou seja, o espaço concebido, o espaço dos cientistas, 
planejadores, urbanistas, tecnocratas fragmentadores, engenheiros sociais e até um 
certo tipo de artistas próximos à cientificidade, todos os quais identificam o vivido e o 
percebido com o concebido (o que perpetua as velhas especulações sobre números: 
número áureo, módulos, cânones etc.), é o espaço dominante em qualquer sociedade 
(ou modo de produção). As concepções do espaço tenderiam (com algumas exceções às 
quais seria preciso voltar) a um sistema de signos verbais (LEFEBVRE, 2013: 97; 
tradução nossa). 

 

O espaço concebido corresponde ao espaço planejado e institucionalizado, regido por 

normas técnicas que se apresentam como neutras e apolíticas, mas que, na realidade, servem à 

manutenção de estratégias de reprodução do sistema capitalista. Conforme aponta Alves (2019), 

trata-se de um espaço que delimita as ações possíveis dos cidadãos, assegurando a perpetuação 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  275 

 



 

e o aprofundamento das desigualdades socioespaciais, bem como o controle social. No contexto 

brasileiro, esse espaço concebido resulta de um processo histórico marcado pela escravização da 

população negra africana e afrodescendente, cuja herança estruturou relações excludentes e 

assimétricas. Tal configuração espacial reflete a expansão da produtividade e da escala 

industrial, impondo padrões normativos de comportamento, cultura e ideologia que reforçam a 

acumulação de riqueza e a socialização da pobreza, da violência, do racismo e da miséria — 

afetando, sobretudo, a população negra recém-liberta e as expressões culturais de matriz 

africana. 

É nesse contexto que a Umbanda precisa se adaptar. Para Ortiz (1999), a Umbanda não é 

estática, ela é fruto das mudanças sociais que se efetuam numa determinada direção, 

exprimindo no seu universo religioso esse movimento de consolidação de uma sociedade 

urbano-industrial (ORTIZ, 1999: 32). Desse modo, a reinterpretação cultural existente na 

religião preserva significados antigos dentro de novas formas e conserva velhas formas dentro 

de novas significações (ORTIZ, 1999: 125).  

Como forma de moldar, adaptar-se e contornar tal desfavorável situação que o processo 

de acumulação de capital, no caráter da ordem dominante que cria tal espaço concebida se 

reproduz, a Umbanda mantém sua hierofania (manifestação do sagrado), que de acordo com 

Eliade (1992), se apresenta como uma necessidade do ser em se manter espiritualizado e 

conectado com o Sagrado.  

 

O homem toma conhecimento do sagrado porque este se manifesta, se mostra como 
algo absolutamente diferente do profano. A fim de indicarmos o ato da manifestação do 
sagrado, propusemos o termo hierofania. Este termo é cômodo, pois não implica 
nenhuma precisão suplementar: exprime apenas o que está implicado no seu conteúdo 
etimológico, a saber, que algo de sagrado se nos revela. Poder-se-ia dizer que a história 
das religiões – desde as mais primitivas às mais elaboradas − é constituída por um 
número considerável de hierofanias, pelas manifestações das realidades sagradas. A 
partir da mais elementar hierofania – por exemplo, a manifestação do sagrado num 
objeto qualquer, urna pedra ou uma árvore – e até a hierofania suprema, que é, para um 
cristão, a encarnação de Deus em Jesus Cristo, não existe solução de continuidade. 
Encontramo-nos diante do mesmo ato misterioso: a manifestação de algo “de ordem 
diferente” − de uma realidade que não pertence ao nosso mundo − em objetos que 
fazem parte integrante do nosso mundo “natural”, “profano” (ELIADE, 1992: 13). 
 

 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  276 

 



 

Assim, basta dizer que o sagrado é um elemento da estrutura da consciência, e não um 

estágio na história da consciência. Um mundo com sentido  e o homem não pode viver no caos  é 

o resultado de um processo dialético a que se pode chamar manifestação do sagrado (ELIADE, 

1969: 10). Para Ibiapina (2021), são os templos que balizam a transição entre as dimensões 

“Sagrado e Profano”, atuando como pontos nodais do espaço contínuo. E os templos têm 

representatividade no espaço de forma flexível, penetrando a cultura no espaço através de 

geossímbolos, e por meio destes que os territórios do espaço concebido também se tornam 

espaços de representações do sagrado, sendo as representações destes geossímbolos o suporte 

às relações estabelecidas entre os sujeitos. E é nesse concebido que, a Umbanda através dessa 

utilização de geossímbolos, exerce sua territorialidade no espaço dando significado ao lugar: 

“[...] a territorialidade, além de incorporar uma dimensão mais estritamente política, diz respeito 

também às relações econômicas e culturais, pois está intimamente ligada ao modo como as 

pessoas utilizam a terra, como elas próprias se organizam no espaço e como elas dão significado 

ao lugar (HAESBAERT, 2004: 22). 

De acordo com Sack (2011), territorialidade pode ser definida como a tentativa, por 

indivíduo ou grupo, de afetar, influenciar, ou controlar pessoas, fenômenos e relações, ao 

delimitar e assegurar seu controle sobre certa área geográfica. Como fenômeno social, de acordo 

com Saquet (2010), traduz o conjunto daquilo que se vive cotidianamente: relações com o 

trabalho, com o não-trabalho, com a família etc. Ou seja, ela é multidimensional, conforme frisa 

Raffestin (1993) na frase abaixo: 

 

[...] de acordo com nossa perspectiva, a territorialidade assume um valor bem 
particular, pois reflete o multidimensionamento do “vivido” territorial pelos membros 
de uma coletividade, pela sociedade em geral. Os homens “vivem” ao mesmo tempo, o 
processo territorial por intermédio de um sistema de relações existenciais e/ou 
produtivistas (RAFFESTIN, 1993: 158). 

 

Rosendahl (2005) acrescenta   que   são   múltiplas   as estratégias que   integram   

território   e religião. A territorialidade como um processo de relações sociais e culturais 

utilizando geossímbolos “encarnados” nas oferendas, despachos e ebós, são um exemplo disso.  

 

Os limites do terreiro não se resumem ao espaço fechado entre os muros. Todavia, os 
limites do terreiro são os limites espaciais de um grupo social. Isso é, as fronteiras 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  277 

 



 

desse espaço sagrado simbolizam também os espaços “naturais” ou de “natureza 
construída” que lhes estão mais próximos, tais como praias, cachoeiras, matas, ruas, 
cemitérios e encruzilhadas, dentre outros, onde também se realizam cerimônias 
religiosas. Cada um desses espaços “naturais” ou de “natureza construída” estão 
relacionados a um grupo de orixás ou “guias”: a mata dos caboclos; a cachoeira de 
Oxum e das caboclas do rio; a praia de Iemanjá, marinheiros e sereias; o cemitério de 
Obaluaiê e a determinado grupo de exus; a encruzilhada dos exus e das pombas-gira; a 
rua de exus, pombas-gira e malandros. Ao analisar esses limites máximos do terreiro, 
podem-se verificar também as fronteiras espaciais de uma sociedade (ALVES, 2019: 
57). 

 

Assim, as oferendas (ebós ou também conhecidos como “despachos”) feitos para as 

entidades do culto da Umbanda, seriam a expressão de sua adaptação ao espaço concebido, 

como geossímbolos que dão razão, representação e vida num espaço que de forma dominante 

reproduz e é voltada para as relações de acumulação do capitalismo brasileiro, mas que são 

ressignificadas com a cultura segregada com características também africanas que persistem em 

existir, ou melhor, resistem no espaço.  

 

Os “ebós”, também conhecidos como “despachos”, são os elementos mais visíveis e 
frequentes que saem do terreiro para a rua, sendo o principal responsável pela 
identificação de “forças místicas” nos espaços da cidade. Exu torna-se o principal 
homenageado pela sua característica de mensageiro entre os homens e os deuses. Suas 
principais oferendas são galos de cor escura, farofa, carne bovina, whisky, conhaque, 
aguardente ou batidas diversas. Ele recebe suas oferendas principalmente nas 
encruzilhadas (BARROS, 2008: 57). 
 

Nesse sentido, parte-se da concepção de que existem territórios que estão ligados a uma 

ou outra dimensão do cosmos e, no caso dos territórios religiosos, há um comprometimento com 

o Sagrado, estando permeado de signos e significados, e dessa maneira, podemos compreender 

a relação dos terreiros, (que são os templos da Umbanda) para com este espaço concebido, 

dominante e urbanizado. Estes terreiros atuam como territórios onde seus adeptos se 

encontram com seus orixás, seus entes consanguíneos e espirituais. E estes geossímbolos, 

formas de territorialidade e expressão da cultura umbandista no espaço vivido, acabam sendo o 

que Lefebvre chama de Percebido, que está ligada a dimensão do subversivo, do clandestino da 

vida social, como as culturas africanas e afrodescendentes são devido ao processo de segregação 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  278 

 



 

socioespacial, como também a arte, porém adequando-se a normas, estas dominantes, expondo 

no espaço algumas pequenas subversões, como as oferendas nas encruzilhadas. 

 
[...] o espaço percebido de alguma forma articularia as dimensões do vivido (afinal, 
toda prática é vivida) e do concebido (dimensão em que as práticas sociais são 
conceitualizadas, tendendo, assim, ao desaparecimento da dimensão do vivido – ainda 
que ela exista). Destacamos que, muitas vezes, a prática social resulta do embate entre 
o que é concebido e o que vivido, mas tendencialmente na sociedade moderna, a 
dimensão do vivido, no cotidiano, a partir da relação com o concebido, adéqua-se a 
normas, códigos, símbolos, não necessariamente de forma plena, às vezes com 
pequenas subversões, mas sem ter força suficiente para uma mudança revolucionária. 
Na maior parte das situações cotidianas, o que há, fetichizado pela mercadoria, é um 
habitante que incorpora boa parte das ordens e imposições existentes na sociedade 
contemporânea capitalista, ainda que, potencialmente, a dimensão do vivido pudesse 
fazer dessa prática social um momento revolucionário (ALVES, 2019: 560). 
 

Dessa forma, para Lefebvre (2013), o espaço percebido seria relativo à prática social e 

expressaria a relação entre a realidade cotidiana (o uso do tempo) e a realidade urbana (as rotas 

e redes que se ligam aos lugares de trabalho, da vida “privada”, de ócio). Assim, a prática e 

adaptação da Umbanda a urbanização brasileira e as práticas do culto, suas territorialidades 

através de geossímbolos como ebós, ressignificando territórios, são expressões do espaço 

percebido, que não se isenta em ser de certa forma o vivido, porém mais brando, sem de fato 

promover uma ruptura, expressado no dominante espaço concebido, da acumulação, das 

normas e das instituições. As práticas da Umbanda no cotidiano urbano, com seus cultos, 

oferendas e ebós são uma resistência ao dominante, cristão, branco, concebido, que há séculos 

segrega, oprime e violenta o vivido. 

 

3. Sincretismo como prática de Re-existência para Sobrevivência 

 

Como abordado anteriormente, a Umbanda é uma religião com características sincréticas, 

segundo suas lideranças e adeptos. Tal sincretismo como abordado anteriormente, agrega cultos 

e ritos ameríndios, africanos, orientais e europeus, estes últimos, cristãos católicos e kardecistas. 

Porém, outras religiões de matrizes africanas já exerciam tal prática do sincretismo, como a 

Calundu e a Macumba Carioca, esta última, que se tornou muito popular por um período, 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  279 

 



 

perdendo espaço para a Umbanda. Para Ortiz (1999) a Umbanda corresponde à integração das 

práticas afro-brasileiras na moderna sociedade brasileira, sendo o Candomblé o contrário. 

Segundo Ortiz (1999) uma ruptura se inscreve entre a Umbanda e o Candomblé, sendo que para 

a Umbanda, a África deixa de se constituir em fonte de inspiração sagrada e assim, o que é 

afro-brasileiro se torna brasileiro.  

Tal sincretismo se acentua nas religiões de matrizes africanas no Brasil por situações de 

históricas opressões. Justamente por as práticas de dominação e de subordinação existentes na 

nossa sociedade praticamente não se alterarem mesmo com o fim da escravização, o religioso 

que cultua a Umbanda é oprimido por essa ordem branca, cristã, capitalista, de um espaço 

concebido. Desde o início, como os negros e seus descendentes representavam de maneira 

significativa a classe dominada, consequentemente, “as suas religiões passaram a ser vistas, por 

extensão, pelos dominadores, senhores de escravos, como um mecanismo de resistência 

ideológica social e cultural ao sistema de dominação que existia" (MOURA, 1988: 52-53). 

No que tange a sincretismo, Nina Rodrigues e Arthur Ramos são autores que iniciaram o 

debate, e mesmo que não compreendessem o sincretismo como forma de resistência cultural, 

possuem relevância no tema. Nina Rodrigues foi não só o fundador do campo de conhecimentos 

científicos afro-brasileiros (FERRETTI, 2013: 43), mas também quem primeiramente abordou a 

questão do sincretismo, mesmo sem a denominação (RAMOS, 1942). Arthur Ramos, assim como 

Nina Rodrigues, foi médico e nordestino, e seu divulgador e continuador (FERRETTI, 2013: 46). 

O autor diz preferir chamar sincretismo o que os norte-americanos chamam de adaptação, 

expressão que possui significado biológico nas ciências e cuja utilização pode incorrer em 

equívocos (FERRETTI, 2013: 47).  

Ferretti (2013: 47) aborda que, para Arthur Ramos, o sincretismo não se restringe de 

forma exclusiva ao domínio religioso, embora seja o mais típico. Em seus últimos trabalhos, 

Arthur Ramos (1947) relaciona a europeização do mundo com o imperialismo, a destruição 

cultural, a dominação, o preconceito racial, as lutas contra a dominação europeia, os processos 

contra a aculturação e a colonização (RAMOS, 1947: 475 e 483).  

O sincretismo presente nas religiões afro-brasileiras deve ser compreendido não como 

simples fusão ou confusão de crenças, mas como uma estratégia de resistência e reexistência 

diante da repressão cultural e religiosa imposta pelo colonialismo e pelo racismo estrutural. 

Verger (1981: 22) afirma que “o disfarce dos orixás sob a roupagem dos santos católicos não 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  280 

 



 

significou submissão, mas uma astúcia para conservar a fé africana num meio hostil”. Para 

Prandi (2001: 45), o sincretismo “foi o caminho encontrado pelos africanos para continuar 

cultuando seus deuses, mesmo quando tudo lhes era proibido”, constituindo-se, portanto, como 

“forma de resistência e reinvenção, pela qual o sagrado africano se manteve vivo sob outra 

aparência”.  

Sob uma perspectiva decolonial, Lélia Gonzalez (2020: 89) interpreta o sincretismo como 

expressão da amefricanidade, “uma forma de resistência que transforma a violência da 

dominação em criação cultural, afirmando a presença negra como sujeito histórico”. De modo 

convergente, no campo dos estudos pós-coloniais, Hall (1992: 310) compreende a hibridização 

cultural como “estratégia de sobrevivência e resistência, um modo de reescrever a dominação 

em termos próprios”, enquanto Bhabha (1994: 37) destaca que “o hibridismo cria um terceiro 

espaço de enunciação, onde as estratégias de resistência podem subverter as narrativas de 

autoridade colonial”. Assim, o sincretismo afro-brasileiro revela-se não apenas como resultado 

de imposições culturais, mas como um ato criativo e político de subversão, que assegura a 

continuidade das tradições africanas e a construção de identidades coletivas de resistência 

frente ao projeto de embranquecimento e exclusão que marcou a formação social brasileira. 

Oliveira (2016) aborda que o fato da Abolição da Escravatura no Brasil, nos campos e nas 

cidades veio a constituir-se uma massa empobrecida, sem terras ou lar. Esse grande contingente 

se somou a famílias expulsas do meio rural e, especial no Nordeste, pela estrutura agrária 

concentradora de terras e pela pressão do fenômeno climático e social, acarretado pelas secas. 

Oliveira (2016) cita que no Rio de Janeiro, tal população, acentuadamente negra e mestiça, 

instalou-se a princípio em precários e superpovoados cortiços, localizados principalmente no 

Centro da cidade, e mais tarde essa população acabou fixando-se em terrenos desocupados nas 

encostas dos morros. Em sua maioria, ela essa população negra que foi escravizada ou 

descendente de escravizados, não se incorporou ao proletariado, constituído em grande parte 

por imigrantes europeus com alguma formação técnica e com alguns segmentos bastante 

politizados.  

Diferentemente disso, a população negra transformou-se em um contingente de reserva 

de força de trabalho para os múltiplos e mais desvalorizados serviços urbanos, sem vínculos 

contratuais definidos, regidos por relações clientelísticas, como as vigentes nas áreas rurais. Há 

séculos o colonizador via nas religiões de matriz africanas, distintas da moralidade cristã 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  281 

 



 

europeia, uma ameaça à sua pessoa, aos seus valores, suas crenças e as suas tradições. A 

resistência cultural apresentada pelos negros pode ser identificada na forma como preservaram 

suas religiões, que resistiram mais que qualquer outro aspecto de suas culturas às imposições 

trazidas pelos conflitos, face aos diferentes contatos culturais ocorridos durante a colonização 

(BITTENCOURT FILHO, 2003). Dessa maneira, o sincretismo pode ser ou se assemelha a uma 

forma de resistência dos dominados, na medida em que os valores de uma cultura hegemônica 

não são completamente absorvidos por meio de uma aculturação passiva (SHAW e STEWART, 

1994).  

 

As informações acima nos levam a supor a verdadeira babel em que se viram 
confinados os africanos, que, em menor ou maior proporção, conforme a região a que 
foram destinados no Brasil, precisavam encontrar uma fórmula para a comunicação 
cotidiana. Analogamente, precisavam ajustar suas visões de mundo, das quais também 
fazia parte o universo religioso. Perante a religiosidade cristã dos colonizadores, 
baseada em um catolicismo fincado na Inquisição e num repúdio a quaisquer outras 
manifestações religiosas, os africanos, em seu afã por sobrevivência, lançaram mão, 
consciente ou inconscientemente, de um refinado estratagema para driblar a vigilância 
de seus senhores e poder professar seus cultos originais: o sincretismo religioso, tema 
central deste trabalho, que vinculamos à ideia de tradução (ROMÃO, 2018: 359). 

 

Para Romão (2018), os negros procederam ao escamoteamento de suas crenças religiosas 

sob o manto da aparente devoção aos santos católicos. E tal prática configura uma forma 

implícita de relevante resistência cultural, e ao mesmo tempo, de preservação das raízes e 

tradições africanas, no que se refere, principalmente, as suas práticas e crenças religiosas. Ou 

seja, para que os negros pudessem preservar a sua religião, tiveram que disfarçar seus orixás 

sob o manto dos santos católicos, ocorrendo a superposição de imagens, e, de nomes católicos 

face ao panteão africano.  

Ainda segundo o autor, a religião dos negros e de seus descendentes constituiu-se num 

elemento muito importante, a medida em que propiciou revestir as suas organizações, 

tornando-as, consequentemente, um polo de resistência, consolidando um ethos particular, que 

fez frente ao processo empreendido de domínio e de desvalorização de sua cultura e de sua 

religião (ROMÃO, 2018). Tal prática, segundo Porto Gonçalves (2013) seria uma re-existência, 

uma ação reflexa, uma forma de existir, uma determinada matriz de racionalidade que atua nas 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  282 

 



 

circunstâncias, que busca a manutenção não só de sua vivência cultural, mas sua existência 

corpórea, física.   

 

É a maneira pela qual um ser consegue encontrar a possibilidade imanente de sua 
existência, compondo com as circunstâncias e os agentes próximos. [...] é um micro ato 
revolucionário que aciona conjuntos de micro movimentos que compõem com a 
processualidade inerente ao transcorrer temporal. Portanto, re-existir é um gesto 
político cuja ética busca uma mudança social tanto menos ambiciosa quanto mais 
sensível (ARRUDA; FONSECA, 2018: 217). 

 

Para não concluir, a prática do sincretismo religioso no Brasil secularmente (e 

especialmente no contexto da Umbanda), cumpriu um papel de suma importância, pois, foi o 

mecanismo que possibilitou a sobrevivência das crenças e das tradições africanas na nascente 

ordem capitalista e suas consequências do espaço concebido, onde a dominação e imposição 

cultural, junto com intolerância religiosa e racismo, eram as características de maior ênfase 

daquele determinado período histórico. O sincretismo ao invés de ser visto somente pela ótica 

do embranquecimento, de outra forma é um processo que visa sanar ou atenuar conflitos 

culturais onde o grupo que promove tais práticas sincréticas é minoria política no que tange o 

processo de acumulação de forças e de espaços de poder. Sabendo que, de acordo com Soja 

(1993), o espaço não se situa no capitalismo como lugar passivo das relações sociais, mas se 

revela ativo (operatório e instrumental) ao exercício das hegemonias, as práticas de sincretismo 

se tornam flexibilidades táticas de extrema importância para lidar com a complexidade da 

questão. 

 

4. Considerações finais 

 

A análise desenvolvida neste artigo permitiu compreender a Umbanda como expressão 

complexa de religiosidade, identidade e territorialidade, cuja formação está intrinsecamente 

ligada à história social e cultural do Brasil. O estudo demonstrou que o sincretismo religioso, 

longe de representar mera fusão de crenças, constitui-se como estratégia de resistência e 

re-existência das populações negras e mestiças frente à dominação colonial, ao racismo 

estrutural e à hegemonia cristã. Da mesma forma, verificou-se que os terreiros de Umbanda, 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  283 

 



 

compreendidos como territórios sagrados, transcendem sua dimensão física, tornando-se 

espaços de produção de memória, solidariedade e reafirmação da ancestralidade africana.  

A aplicação das categorias lefebvrianas de espaço concebido, vivido e percebido 

possibilitou compreender como o território religioso se constrói em diálogo e tensão com o 

espaço urbano brasileiro, marcado pela desigualdade, pela exclusão e pela tentativa de 

invisibilização das expressões afro-brasileiras. Conclui-se que a Umbanda representa uma das 

mais significativas manifestações culturais do país, articulando espiritualidade, resistência e 

identidade. Seu estudo contribui não apenas para o campo das ciências sociais e humanas, mas 

também para a valorização do patrimônio imaterial afro-brasileiro, evidenciando a potência das 

religiosidades negras na reconstrução simbólica e cultural do espaço brasileiro contemporâneo. 

 

 

Referências Bibliográficas 
 
ALVES, Glória da Anunciação (2019). A produção do espaço a partir da tríade lefebvriana 

concebido/percebido/vivido. GEOUSP Espaço e Tempo, São Paulo, Brasil, v. 23, n. 3, pp. 
551–563.   Disponível em: <https://revistas.usp.br/geousp/article/view/163307>. 
Acesso em: 15 mar. 2025. 

ARRUDA, Mario Alberto Pires de; FONSECA, Tania Mara Galli (2018). Existência enquanto 
re-existência em tempos de medo”. Mnemosine, Rio de Janeiro, v.14, nº 2, pp. 206−218. 

BHABHA, Homi K. (1994). The location of culture. London: Routledge. 
BARROS, Sulivan Charles (2008). GEOGRAFIA E TERRITORIALIDADES NA UMBANDA: USOS E 

APROPRIAÇÕES DOS ESPAÇOS URBANOS. Raega - O Espaço Geográfico em Análise, [S.l.], v. 
16, dez. Disponível em: <https://revistas.ufpr.br/raega/article/view/12678>. Acesso em: 
13 jun. 2022.  

BITTENCOURT FILHO, José (2003). Matriz religiosa brasileira: religiosidade e mudança social. 
Petrópolis: Vozes/KOINONIA. 

CACCIATORE, O. G. (1988). Dicionário de cultos afro-brasileiros. 3 ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária. 

CAPONE, Stefania (2004). A busca da África no candomblé: tradição e poder no Brasil. Rio de 
Janeiro: Pallas. 

CUMINO, Alexandre (2011). História da Umbanda: uma religião brasileira. São Paulo: Madras. 
DANTAS, Beatriz Gois (1988). Vovó Nagô e Papai Branco: usos e abusos da África no Brasil. Rio 

de Janeiro: Graal. 
ELIADE, Mircea (1969). Origens: história e sentido na religião. Lisboa: Edições 70, 1969. 
FERRETTI, Sérgio (2013). Repensando o sincretismo. São Paulo: Edusp; Arché Editora. 
GONZALEZ, Lélia (2020). Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. 2 

ed. Rio de Janeiro: Zahar. 
HAESBAERT, R. (2004). Dos múltiplos territórios à multiterritorialidade. In:  I SEMINÁRIO 

NACIONAL SOBRE MÚLTIPLAS TERRITORIALIDADES, 1., Porto Alegre. Anais [...].  Porto 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  284 

 

https://revistas.usp.br/geousp/article/view/163307
https://revistas.ufpr.br/raega/article/view/12678


 

Alegre: Programa de Pósgraduação em Geografia da UFRGS, 2004. Disponível em: 
<http://www.uff.br/observatoriojovem/sites/ 
default/files/documentos/CONFERENCE_Rogerio_HAESBAERT.pdf>.  Acesso em: 6 de nov. 
2025. 

HALL, Stuart (1992). Cultural identity and diaspora. In: RUTHERFORD, Jonathan (Org.). Identity: 
community, culture, difference. London: Lawrence & Wishart, pp. 222–237. 

HARVEY, David (1999). The limits to capital. New York: Verso. 
IBIAPINA, F. (2021). Sacralizando o espaço: geossímbolos de um terreiro de umbanda. Revista 

Espaço Acadêmico, Maringá, 21(228), pp. 81-89. Disponível em: 
<https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/54199>. 
Acesso em: 2 dez. 2025. 

LEFEBVRE, H. (2013). La producción del espacio. Madrid: Capitán Swing. 
MARTINS, Leda Maria (1995). A cena em sombras: ensaios sobre o teatro negro e a 

performatividade da ancestralidade. Belo Horizonte: Mazza Edições. 
MOURA, Clóvis (1988). Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Ática. 
MOURA, Clóvis (2021). Dialética radical do Brasil negro. 3 ed. São Paulo: Anita Garibaldi. 
OLIVEIRA, João Pacheco de (2016). O nascimento do Brasil e outros ensaios: "pacificação", regime 

tutelar e formação de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa.  
ORTIZ, Renato (1999). A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira. 2 ed. 

São Paulo: Brasiliense.  
PRANDI, Reginaldo (2001). Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras. 
PEIXOTO, Norberto (2008). Umbanda Pé no Chão: Um guia de estudos orientado pelo espírito 

Ramatís. Limeira: Editora do conhecimento.  
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter (2013). La reinvención de los territorios: la experiência 

latino-americana y caribeña. In: PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Territorialidades y 
lucha por el territorio em América Latina. Lima: Unión Geográfica Internacional, pp. 
151-197. 

RAFFESTIN, C. (1993[1980]). Por uma geografia do poder. São Paulo: Ática. 
RAMOS, Arthur (1942). A aculturação negra no Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional. 
RAMOS, Arthur (1947). Introdução à antropologia brasileira. As culturas europeias e os contatos 

raciais e culturais. v. 1, Rio de Janeiro: Casa do Estudante do Brasil. 
ROMÃO, Tito Lívio Cruz (2018). Sincretismo religioso como estratégia de sobrevivência 

transnacional e translacional: divindades africanas e santos católicos em tradução. 
Trabalhos de Linguística Aplicada (TLA), Campinas, n. 57.1, jan./abr., pp. 353-381.  

ROSENDAHL, Z. (2005). Território e Territorialidade: Uma perspectiva Geográfica para o Estudo 
da Religião. In: ROSENDAHL, Z; CORRÊA, R. L. (orgs.). Geografia: Temas sobre Cultura e 
Espaço. Rio de Janeiro: EdUERJ, pp. 191-226. 

SANTOS, Milton; SILVEIRA, María Laura (2016). O Brasil: território e sociedade no início do 
século XXI. 18 ed. Rio de Janeiro: Record. 

SILVA, Vagner Gonçalves da (2005a). Candomblé e Umbanda: Caminhos da devoção brasileira. 
São Paulo: Selo Negro.  

SILVA, Vagner Gonçalves da (2005b). Orixás da metrópole. São Paulo: Edusp. 
SILVA, Woodrow Wilson da Matta e (1979). Umbanda de todos nós. Rio de Janeiro: Freitas Bastos. 
SACK, R. D. (2011). O significado de territorialidade. In: DIAS, L.; FERRARI, M. (orgs.). 

Territorialidades humanas e redes sociais. Florianópolis: Insular, pp. 63-89. 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  285 

 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/54199


 

SILVA, Robson Dias da (2012). Indústria e Desenvolvimento Regional no Rio de Janeiro 
(1990-2008). Rio de Janeiro: FGV. 

SANCHIS, Pierre (1995). As tramas sincréticas da história: sincretismo e modernidades no 
espaço luso-brasileiro. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 28, n. 10. 

SAQUET, Marcos Aurélio (2010). Abordagens e concepções de território. 2 ed. São Paulo: 
Expressão Popular. 

SARACENI. Rubens (2009). Tratado geral da Umbanda: compêndio simplificado de teologia de 
Umbanda, a religião dos mistérios de Deus. 2 ed. São Paulo: Madras. 

SHAW, Rosalind; STEWART, Charles (1994). Introduction: problematizing syncretism. In: 
STEWART, Charles; SHAW, Rosalind. Syncretism/Anti-syncretism: the politics of religious 
synthesis. Nova York: Routledge. 

SIMAS, Luiz Antônio (2021). Umbandas: uma história do Brasil. 4 ed. São Paulo: Civilização 
Brasileira. 

SOJA, E. (1993). Geografias pós-modernas: a reafirmação do espaço na teoria social crítica. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar. 

VERGER, Pierre (1981). Orixás: deuses iorubás na África e no Novo Mundo. 3 ed. São Paulo: 
Corrupio. 

VIEIRA, Carolina Ferreira (2016). Umbanda: Estruturas e rituais. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Bacharelado Interdisciplinar em Ciências Humanas). Instituto de Ciências 
Humanas, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora. 

 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 266–286, jan.-jun. 2026 
  286 

 


