
 

 
Artigo 

livre 
 

 

O sagrado, o profano 
e a superstição em 
Apuleio: a 
experiência do 
sagrado na Roma 
Imperial 
The sacred, the profane and the 
superstition on Apuleius: the experience of 
the sacred in Imperial Rome​

 
L. Yana L. Martinez 
Doutora em Letras pela Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, Brasil 
Professora da Universidade Federal do Rio Grande, 
Brasil 
yana.flafy@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6608-257X​  
https://lattes.cnpq.br/ 
 

Mateus Bottaro de Souza 
Doutorando em Letras pela Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul, Brasil 
mateusbottaro@yahoo.com.br 
https://orcid.org/0000-0003-4084-9570 
http://lattes.cnpq.br/6139529345444209 
 

Ricardo Cortez Lopes 
Doutor em Sociologia pela Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, Brasil 
rshicardo@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-0808-7203 
http://lattes.cnpq.br/0168878682156505 
 
Resumo: Este estudo analisa a representação do 
sagrado, do profano e da superstição no Asinus aureus 
(Metamorphoses), de Apuleio, examinando como essas 
categorias estruturam a experiência religiosa e as 

práticas culturais na Roma imperial. A pesquisa 
concentra-se nos livros I, II, VIII, IX e XI, que evidenciam 
crenças populares, relatos de feitiçaria e cultos 
greco-orientais frequentemente classificados como 
externa superstitio, revelando sua recepção entre 
diferentes grupos sociais. A partir de uma abordagem 
histórico-literária, discute-se a relação entre religio e 
superstitio e a circulação de cultos orientais no 
Mediterrâneo. O estudo também problematiza o uso das 
categorias de Mircea Eliade e destaca a instabilidade do 
narrador autodiegético, cujos relatos são moldados por 
ironia e fabulação. Ao integrar literatura antiga, história 
das religiões e teoria social, a investigação contribui para 
o entendimento da religiosidade romana e dos estudos 
sobre Apuleio. 

Palavras-chave: Sagrado; Profano; Externa Superstitio; 
Asinus Aureus. 

 

Abstract: This study examines the representation of the 
sacred, the profane, and superstition in Apuleius’ Asinus 
aureus (Metamorphoses), investigating how these 
categories structure religious experience and cultic 
practices in Imperial Rome. The analysis focuses 
particularly on Books I, II, VIII, IX, and XI, where popular 
beliefs, accounts of witchcraft, and Greco-Oriental cults 
(frequently classified by the Romans as externa 
superstitio) appear with greater intensity, revealing how 
such phenomena were perceived by different social 
groups, including freedmen, common individuals, and 
members of the educated elite. Adopting a 
historical-literary approach, the study discusses the 
relationship between religio and superstitio, as well as the 
circulation and reception of Oriental cults across the 
Roman Mediterranean. It also re-examines the 
applicability of Mircea Eliade’s categories, incorporating 
contemporary critiques of their essentialist framework 
and assessing their limits in light of the specificity of the 
Roman religious system. Moreover, the analysis 
considers the instability of the autodiegetic narrator as a 
key element for understanding the literary construction 
of religious experience in the novel, since the accounts 
are filtered through irony, fabulation, and rhetorical 
strategies intrinsic to the genre. By integrating ancient 
literature, the history of religions, and social theory, this 
investigation seeks to contribute to the understanding of 
Roman religiosity and to the advancement of Apuleian 
studies in Portuguese-language scholarship. 

Keywords: Sacred; Profane; Externa Superstitio; Asinus 
Aureus. 

 

 

Artigo recebido em: 23 de agosto de 2025 
Aprovado em: 25 de novembro de 2025 
DOI: 10.12957/intellectus.2026.90597   110 

 



 

Introdução 
 

Este artigo é uma análise da religiosidade dentro de uma obra específica da literatura 

Romana. Destarte, como recorda Denis Feeney (1998), alguém que esteja a escrever sobre a 

literatura romana e a religião romana deveria, em seu texto, primeiramente esclarecer que os 

romanos não possuíam palavra correspondente à ‘religião’ nem à ‘literatura’ nos nossos moldes 

contemporâneos. Entretanto, segundo o autor, podemos nos valer desta questão da 

nomenclatura para reconhecer que em nenhuma sociedade existem esferas isoladas chamadas 

‘religião’ e ‘literatura’ (FEENEY, 1998: 1), ainda mais antes da especialização das esferas da ação 

humana produzidas pela modernidade (WEBER, 1991; BOURDIEU, 2021). Assim como em 

outras sociedades, na Roma antiga, “[...] existem muitos modos literários e há muitos discursos 

religiosos, cada um com suas próprias associações distintivas e características semióticas. Ao 

invés de perguntar como a religião é transmutada para a literatura, então devemos pensar em 

termos de variedade de práticas culturais, interação, competência e definição mútua em 

processo1 (FEENEY, 1998: 1; nossa tradução). 

Nesse ínterim, não se busca formular generalizações abrangentes sobre o sagrado, o 

profano ou a superstição, mas descrever, a partir da narrativa apuleiana, como o indivíduo 

romano se comporta diante do sagrado e quais crenças manifesta. A obra Metamorphoses, 

também conhecida como Asinus Aureus, de Apuleio, constitui um testemunho singular do século 

II d.C., combinando elementos fabulares, filosóficos, religiosos e satíricos. Longe de oferecer um 

retrato homogêneo da religiosidade romana, o romance apresenta um mosaico complexo no 

qual cultos oficiais, rituais locais, práticas mágicas, adivinhação popular e mistérios 

greco-orientais são justapostos e reinterpretados pela perspectiva de seu narrador, Lúcio; uma 

voz marcada por ironia e instabilidade, como destacam estudos recentes. 

A análise desenvolvida concentra-se nos livros I, II, VIII, IX e XI, escolhidos por 

evidenciarem de maneira mais clara as crenças populares, as práticas supersticiosas e os cultos 

greco-orientais frequentemente classificados pelos romanos como externa superstitio. Esses 

episódios permitem examinar como Asinus aureus articula as categorias de sagrado, profano e 

superstição, bem como a forma pela qual tais dimensões se manifestam no cotidiano romano e 

1 “In Rome there are many literary modes and there are many religious discourses, each with its own distinctive 
associations and semiotic features. Rather than asking how religion is transmuted into literature, then we should 
instead be thinking in terms of range of cultural practices, interaction, competing, and defining each other in process”. 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  111 

 



 

nos modos de relação com o divino. O estudo dialoga com autores clássicos da teoria sociológica, 

da história e da religião, como Émile Durkheim e Mircea Eliade, ao mesmo tempo em que 

incorpora críticas contemporâneas ao caráter essencialista desses modelos, especialmente no 

que diz respeito à aplicação de categorias universalizantes ao contexto romano. Dada a 

complexidade social, jurídica e política da religiosidade imperial, integram-se também as 

contribuições de Claudia Beltrão da Rosa, Semíramis Corsi Silva, Belchior Monteiro Lima Neto e 

Regina Bustamante. 

Além do enquadramento histórico-religioso, considera-se fundamental a dimensão 

narrativa: a instabilidade do narrador, discutida por Luca Graverini e Lucas Yukio de Azevedo 

Murai, exige uma leitura crítica dos relatos de magia, cultos orientais e fenômenos 

sobrenaturais. Ao articular literatura antiga, história das religiões e crítica narrativa, o estudo 

propõe uma leitura integrada de Asinus aureus, destacando sua densidade simbólica e sua 

relevância para a compreensão da religiosidade romana e para os debates contemporâneos 

sobre narrativa antiga, circulação de saberes no Mediterrâneo e relações entre experiência 

religiosa e representação literária. 

 

Referencial teórico: o sistema religião e as suas partes (o sagrado, o 
profano e a superstição) 

 

A presente discussão tem como foco a religiosidade, tema amplamente explorado nas 

ciências da religião, especialmente na psicologia e na antropologia. Por tratar-se de um objeto da 

Antiguidade, inacessível à observação direta ou à investigação empírica, a análise depende 

necessariamente da literatura histórica especializada, que oferece instrumentos conceituais, 

ainda que não permita recuperar a experiência subjetiva dos sujeitos antigos, mas apenas suas 

representações culturais e literárias. Desse modo, o estudo da religiosidade em Asinus aureus 

exige prudência no emprego de categorias modernas aplicadas a sociedades pré-modernas, pois 

termos como “religião”, “crença” e “sagrado” não encontram equivalentes diretos na experiência 

romana, sendo construções posteriores que não refletem com precisão o vocabulário e as 

práticas nativas. Elaborar um referencial teórico adequado implica, portanto, dialogar com 

tradições clássicas da teoria da religião, mas situá-las criticamente no contexto da Roma 

imperial. 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  112 

 



 

Para esta investigação, a religião é compreendida como um sistema que integra conceitos 

de menor escopo, como sagrado, profano e superstição, utilizados aqui como categorias 

analíticas. Dada a polissemia do termo “religião”, adota-se como referência inicial a definição de 

Durkheim: “Uma religião é um sistema solidário de crenças e práticas relativas a coisas sagradas, 

isto é, separadas, interditas, crenças e práticas que unem numa mesma comunidade moral, 

chamada Igreja, todos os que a ela aderem” (DURKHEIM, 2000: 32). Assim, tais categorias são 

examinadas de modo analítico para, posteriormente, serem recombinadas na interpretação da 

religiosidade presente na obra de Apuleio. 

Compreender o funcionamento interno da religiosidade romana requer ir além das 

categorias modernas e examinar como o sagrado era produzido e administrado dentro de um 

sistema ritual institucionalizado. Nesse horizonte, a reorganização promovida por Augusto 

desempenhou papel decisivo, pois sua intervenção direta nos locais de culto, a restauração de 

instituições rituais e a revitalização de tradições antigas transformaram a paisagem religiosa da 

urbs. Essa paisagem, entendida como construção simbólica resultante da interação entre 

práticas rituais e narrativas míticas, articulava simultaneamente a materialidade dos templos, 

monumentos e santuários e a pluralidade de identidades religiosas em constante negociação. 

Inserida nesse sistema, a distinção entre sacra publica e sacra privata, conforme definida por 

Festo, é fundamental: os ritos públicos eram financiados pelo Estado e realizados pro populo, 

enquanto os privados atendiam a interesses familiares ou individuais. Do mesmo modo, a noção 

de sacrum designava objetos e espaços oficialmente consagrados pelos pontífices por meio da 

consecratio, ato formal que exigia autorização do Senado, supervisão sacerdotal e recursos 

públicos. Nesse contexto, “Nas res gestae e nas imagens augustanas, depreende-se que Augusto 

valorizava seus títulos sacerdotais tanto quanto, ou mais que, suas magistraturas: pontifex 

maximus, augur, XV uirum sacris faciundis, VII uirum epulonum, frater arualis, sodalis titius, 

fetialis fui. E suas ações religiosas são apresentadas como partes integrantes de sua carreira 

pública, e não como preferências religiosas privadas” (BELTRÃO, 2015: 15).  

A imbricação entre religião e agência sociopolítica no mundo romano exige que o modelo 

de Mircea Eliade seja mobilizado com cautela. Embora útil para distinguir sagrado, profano e 

superstição, sua abordagem tende a universalizar experiências religiosas e a abstraí-las de seus 

contextos, como observa Beltrão (2015), para quem a rígida dicotomia eliadeana não se ajusta a 

um sistema ritual pragmático e fortemente regulado pelo Estado. Assim, sua teoria é aqui 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  113 

 



 

utilizada apenas de forma instrumental, dentro de um enquadramento crítico atento às 

especificidades históricas, jurídicas e sociais da religiosidade romana. 

Nesse contexto, torna-se necessário retomar os fundamentos de sagrado, profano e 

superstição conforme entendidos na própria cultura romana. No latim republicano e imperial, 

religio não se referia a um sistema de crenças, mas a uma atenção rigorosa ao ritual: escrúpulo, 

observância e lealdade no trato com as divindades. A relação entre humanos e deuses 

baseava-se em obrigações cultuais precisas, de modo comparável ao dever do servo para com o 

senhor ou do soldado para com o comandante. A oposição entre religio e superstitio é explicitada 

por Cícero, que distingue os que “passavam todos os dias fazendo preces e sacrifícios para que 

eles próprios e seus filhos sobrevivessem”, considerados supersticiosos, daqueles que 

examinavam cuidadosamente os deveres rituais, os verdadeiramente “religiosos” (De natura 

deorum, II).2 Para o orador, superstitio decorre de práticas excessivas e ansiosas, enquanto 

religio, associada a relegere, torna-se marca de virtude; o contraste mostra que o sistema 

religioso romano se definia menos por crenças abstratas do que por práticas reguladas capazes 

de garantir a ordem cívica e a relação adequada com o divino. 

A trajetória conceitual de superstitio é complexa. Como demonstra Oliveira Silva (2024), 

já Teofrasto descrevia o δεισιδαίμων (deisidaímōn) como aquele que ultrapassa os limites da 

prática ritual adequada, demonstrando temor excessivo e atenção desmedida a presságios e 

impurezas. Xenofonte emprega o termo em sentido mais neutro, “devoto fervoroso”, e Menandro 

apenas o menciona sem definição precisa. A equivalência moderna entre deisidaimonía e 

“superstição” deriva sobretudo da recepção romana, especialmente da interpretação de Cícero, 

que associa superstitiosus à prática oracular exagerada e à busca incessante por sinais do futuro. 

 

2 Cic. Nat. D. II. 28. 72: “Nam qui totos dies precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites essent superstitiosi 
sunt appellati, quod nomen patuit postea latius; qui autem omnia quae ad cultum deorum pertinerent diligenter 
retractarent et tamquam relegerent, [hi] sunt dicti religiosi ex relegendo, ut elegantes ex eligendo ex diligendo 
diligentes ex intellegendo intellegentes; his enim in verbis omnibus inest vis legendi eadem quae in religioso.Ita factum 
est in superstitioso et religioso alterum vitii nomen alterum laudis. Ac mihi videor satis et esse deos et quales essent 
ostendisse”. 
“Pois aqueles que passavam o dia inteiro rezando e oferecendo sacrifícios para que eles próprios e seus filhos 
sobrevivessem foram chamados supersticiosos, nome que depois passou a ter um uso mais amplo. Já aqueles que 
reconsideravam cuidadosamente tudo o que dizia respeito ao culto dos deuses e, por assim dizer, ‘relia’ essas 
práticas, foram chamados religiosos, de relegere, assim como elegantes vem de eligere, diligentes de diligere e 
inteligentes de intellegere; pois, em todas essas palavras, está presente a mesma força de legere que há em religiosus. 
Assim aconteceu que, entre supersticioso e religioso, um termo passou a designar um vício e o outro, um elogio. E 
creio ter demonstrado suficientemente que os deuses existem e qual é a sua natureza” (tradução nossa). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  114 

 



 

Há também um fragmento de uma comédia de Menandro cujo título é Δεισιδαίμων 

(Deisidaímōn), contudo, não temos qualquer informação sobre o seu entendimento da 

palavra. Já a opção moderna de traduzir δεισιδαιμονία (deisidaimonía) por superstição 

segue a interpretação de Cícero em Natureza dos deuses, 1.117, que tomou emprestado 

do termo superstitiosus presente na comédia Anfitrião, no verso 323, de Plauto, em que 

o supersticioso é aquele que recebeu o dom divino da profecia (Riess, 1885: 41), e 

assim, para orador romano, superstitio é a adivinhação, a arte de predizer o futuro 

(OLIVEIRA SILVA, 2024: 123). 

 

Plutarco desloca o debate sobre superstitio ao tratá-la não como simples excesso ritual, 

mas como a forma mais nociva de ignorância religiosa. Para ele, o supersticioso acredita em 

narrativas míticas fantasiosas e atribui aos deuses ações arbitrárias e danosas, revelando uma 

corrupção do juízo racional tão grave quanto, ou mais grave que, o ateísmo: o ateu perde a 

capacidade de julgamento racional e passa a ser guiado pelas paixões (OLIVEIRA SILVA, 2024: 

124). Nessa perspectiva, superstição e impiedade constituem desvios simétricos derivados de 

uma mesma falha cognitiva: a incapacidade de conhecer corretamente a natureza divina. Essa 

elaboração plutarquiana, ao destacar os efeitos morais e psicológicos da superstição, oferece um 

contraponto relevante às concepções romanas de religio e superstitio, evidenciando como tais 

categorias funcionavam como instrumentos de distinção social, moral e política no Mediterrâneo 

imperial. 

A superstição, nesse quadro, não possui um espaço institucional próprio: dissemina-se 

pela tradição oral, atravessa diferentes estratos sociais e inclui práticas rituais que não se 

articulam ao culto oficial, embora possam influenciá-lo ou dele derivar. Ela expressa a crença em 

uma força “além” do mundo sensível, mas sem reconhecimento ou legitimação por parte do 

Estado. Plutarco entende ateísmo e superstição como dois extremos do mesmo mal: o medo dos 

deuses. O ateísmo nega a existência divina e produz indiferença; a superstição a afirma, mas a 

associa à dor e ao dano, gerando temor excessivo. Ambos os desvios resultam de ignorância: no 

ateísmo, pela descrença no auxílio divino; na superstição, pela crença no mal provocado pelos 

deuses. Assim, enquanto o ateísmo decorre de uma razão corrompida, a superstição nasce de 

uma emoção derivada dessa mesma razão equivocada3. 

3 Plut. Mor. II, De superst. 1: “Τῆς περὶ θεῶν ἀμαθίας καὶ ἀγνοίας εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς δίχα ῥυείσης τὸ μὲν ὥσπερ ἐν χωρίοις 
σκληροῖς τοῖς ἀντιτύποις ἤθεσι τὴν ἀθεότητα, τὸ δ’ ὥσπερ ἐν ὑγροῖς τοῖς ἁπαλοῖς τὴν δεισιδαιμονίαν πεποίηκεν. ἅπασα μὲν 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  115 

 



 

A religião romana difere profundamente das religiões modernas, pois se estruturava 

prioritariamente na prática ritual e não na crença interior. A relação entre humanos e divindades 

também contrastava com a concepção cristã contemporânea. Como explica Paul Veyne, no 

volume inicial de História da vida privada, os deuses não eram entidades metafísicas 

onipotentes, mas seres que integravam o mundo e ocupavam posição hierarquicamente superior 

por serem imortais. Eram, nas palavras do autor, “super-homens” (VEYNE, 1994: 202-203), o 

que permite compreender a divinização de Otaviano com o epíteto Augustus, já que suas ações o 

colocavam acima do homem comum. 

Durkheim define o sagrado como tudo aquilo relacionado ao culto e à adoração de uma 

divindade, desde objetos até espaços rituais. O sagrado não é inerente ao objeto: existe porque a 

prática ritual o institui. Sagrado é aquilo que está imbuído de uma aura divina na visão do 

devoto, que foi feito por mãos não-humanas (LATOUR, 2008), o que ocasiona que o sagrado seja 

usado para além da religião ou de mitos. O profano, como o próprio nome indica (profanus < 

¬pro + fanum) é aquilo que está diante do templo, ou seja, fora desse, aquilo que está fora dessa 

aura divina. 

O par sagrado/profano tornou-se influente após Mircea Eliade (1992), embora sua 

aplicação ao contexto romano seja limitada por seu caráter essencialista e universalizante, como 

argumenta Beltrão (2015). No universo romano, o sagrado não é um plano ontológico distinto, 

mas uma qualidade atribuída pela ação ritual. Ainda assim, a noção eliadeana do rito como 

momento liminar, no qual o indivíduo transita entre o tempo profano e o mítico-sagrado, 

permanece útil quando reinterpretada à luz da especificidade romana. 

Nesse cenário conceitual, torna-se necessário examinar também a superstição 

(superstitio), que não se integra plenamente à religio oficial, mas tampouco se situa 

completamente fora dela. Trata-se de uma zona intermediária que engloba práticas, crenças e 

rituais populares não reconhecidos pelo Estado, mas que mantêm relação constante com o 

οὖν κρίσις ψευδής, ἄλλως τε κἂν ᾖ περὶ ταῦτα, μοχθηρόν· ᾗ δὲ καὶ πάθος πρόσεστι, μοχθηρότατον. πᾶν γὰρ πάθος ἔοικε ἀπάτη 
φλεγμαίνουσα εἶναι· Fκαὶ καθάπερ αἱ μετὰ τραύματος ἐκβολαὶ τῶν ἄρθρων, οὕτως αἱ μετὰ πάθους διαστροφαὶ τῆς ψυχῆς 
χαλεπώτεραι”. 
“A ignorância e a incompreensão acerca dos deuses, desde o princípio, dividindo-se em dois cursos, produz, como 
que em terrenos duros, nos caracteres rígidos, a impiedade (atheótēs), e, como que em terrenos úmidos, nos 
caracteres delicados, a superstição (deisidaimonía). Todo julgamento é falso — e, sobretudo quando se trata dessas 
questões — é pernicioso; mas, quando a isso se acrescenta uma paixão, torna-se o pior de todos. Pois toda paixão 
assemelha-se a um engano em ebulição; e, assim como as luxações que seguem uma ferida são mais difíceis de 
tratar, assim também as distorções da alma que se seguem a uma paixão são mais graves” (tradução nossa). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  116 

 



 

universo religioso. O exame conjunto do sagrado, do profano e da superstição é, portanto, 

fundamental para compreender a forma como Asinus aureus representa a experiência religiosa 

na Roma imperial, evidenciando a articulação fragmentada entre essas três dimensões. 

 

Tabela 1: sagrado, profano e superstição 

 
 Práticas na esfera do/a  

       

 Sagrado  Superstição Profano 

Espaço religioso ✔ Х Х 

Sacerdote ✔ Х Х 

Rituais ✔ ✔ Х 

Crenças ✔ ✔ Х 

Reconhecimento pelo 
Estado 

✔ Х ✔ 

       

Exemplos  Culto de Júpiter, culto à 
figura do Imperados, 
prática dos auspícios 

Cultos orientais, magia, 
crenças populares, 

adivinhação². 

Trabalho oficial, 
espetáculo de 

gladiadores, transações 
comerciais. 

 

 
Fonte: dados da pesquisa. 

 

 

Como indicado na tabela, o profano poderia sugerir uma conduta distante da religião, 

algo que hoje se aproximaria do ateísmo. Contudo, essa ideia não se aplica plenamente ao 

contexto romano, pois quase todas as ações do cotidiano eram ritualizadas em algum grau e, 

portanto, inseridas no universo religioso. O sagrado e o profano não constituíam opções 

excludentes de vida; ambos coexistiam e estruturavam a existência romana simultaneamente. A 

superstição, cuja etimologia remete a super e sto, expressava crenças amplamente difundidas na 

sociedade e situava-se fora da religio oficial, entendida como ofício cerimonial voltado às 

divindades reconhecidas pelo Estado.4 

4 Os auspícios, a aruspicação e os livros sibilinos eram práticas ligadas à religião oficial. O primeiro era a observação 
dos voos das aves com o intuito de revelar se os deuses eram favoráveis ou não as decisões de governo e guerra. O 
segundo examinava as entranhas das vítimas com o intuito de revelar o futuro, o terceiro era um conjunto de livros 
contendo profecias que deviam ser interpretadas. Essas práticas se antepõem a adivinhação, prática de “tirar a 
sorte” através de varetas, cartas ou pedrinhas, atos ridicularizados por Cícero de acordo com Novak (1991). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  117 

 



 

O profano, afastado do sentido moral atribuído por Plutarco, pode ser descrito em termos 

estruturais como o âmbito da vida comum e prática. Era reconhecido pelo Estado nas atividades 

não religiosas, como os cargos administrativos e militares, e também nas práticas que perderam 

sua função ritual, permanecendo apenas como formas de entretenimento, como as corridas, os 

espetáculos de gladiadores e o teatro. 

 

O romano e a religião  

 

O Império Romano constituía um mosaico de práticas religiosas, valores culturais e 

identidades em permanente negociação. A religião não era apenas uma esfera privada, mas 

parte estruturante da ordem pública, do direito e do cotidiano. Como observa Claudia Beltrão da 

Rosa (2015), os rituais romanos compunham uma engrenagem central da vida cívica, 

reafirmando valores sociais por meio de um “tempo religioso” construído entre tradição e 

normas jurídicas. Nesse contexto, religião e identidade estavam profundamente articuladas, e o 

sagrado operava como elemento de coesão social e de delimitação simbólica entre grupos. 

A religiosidade romana, de base politeísta e caráter pragmático, organizava-se em torno 

de múltiplas divindades e práticas. Junito de Souza Brandão (1993) destaca que o romano não 

buscava obedecer aos deuses, mas conciliá-los, convocando sua benevolência em benefício 

pessoal, familiar e estatal. Essa lógica de negociação permeava toda a cultura romana e aparece 

de modo expressivo no Asno de Ouro, de Apuleio, obra do século II d.C. que combina elementos 

fabulosos, religiosos e filosóficos ao narrar a transformação de Lúcio em asno após um 

experimento mágico. A narrativa evidencia as fronteiras fluidas entre religião oficial, práticas 

mágicas e cultos de mistério. 

Como argumenta Semíramis Corsi Silva (2012), Apuleio utiliza tanto a ficção quanto o 

discurso jurídico de Apologia para afirmar-se como filósofo e intelectual e para denunciar o uso 

político das acusações de crimen magiae. Essas disputas revelam tensões próprias do Império, 

sobretudo nas províncias africanas. Belchior Monteiro Lima Neto (2020) mostra que, na África 

romana, o contato entre tradições locais e práticas helenizadas e romanas produzia conflitos, 

sendo a magia um dos principais espaços simbólicos dessas tensões. A obra de Apuleio, 

portanto, reflete e elabora esse embate entre religiosidade popular, filosofia e religião estatal. 

A trajetória de Lúcio culmina em sua conversão ao culto de Ísis, deusa central dos 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  118 

 



 

mistérios egípcios que ganhavam projeção no Ocidente romano. Regina Bustamante (2020), ao 

analisar os mosaicos e práticas visuais da África romana, mostra como esses elementos 

religiosos e iconográficos eram fundamentais na afirmação de identidades locais. Em O Asno de 

Ouro, a conversão de Lúcio é acompanhada de uma transformação social e simbólica: ele deixa 

de ser animal para tornar-se homem, cidadão, sacerdote. O deus Osíris, ao aparecer-lhe em 

sonho, não apenas o chama ao serviço do sagrado, mas também o aconselha a continuar sua vida 

pública como advogado: 

 

Denique post dies admodum pauculos deus deum magnorum potior et potiorum summus 

et summorum maximus et maximorum regnator Osiris non in alienam quampiam 

personam reformatus, sed coram suo illo venerando me dignatus adfamine per quietem 

recipere visus est: quae nunc, incunctanter gloriosa in foro redderem patrocinia, nec 

extimescerem malevolorum disseminationes, quas studiorum meorum laboriosa doctrina 

ibidem exciverat. Ac ne sacris suis gregi cetero permixtus deservirem, in collegium me 

pastophorum suorum immo inter ipsos decurionum quinquennales adlegit. Rursus 

denique quaqua raso capillo collegii vetustissimi et sub illis Syllae temporibus conditi 

munia, non obumbrato vel obtecto calvitio, sed quoquoversus obvio, gaudens obibam 

(Apul. Met. XI.30). 

 

Daí a três dias, o deus que dos grandes deuses é o maior, dos melhores o mais augusto, 

dos mais augustos o maior, dos maiores o mestre soberano, Osíris, me apareceu em 

sonho, não sob qualquer figura, de empréstimo, mas mostrando-se face a face e se 

dignou fazer ouvir o seu verbo venerando. Incitou-me então, sob o seu patrocínio, a 

continuar resolutamente no fórum minha gloriosa carreira de advogado. Que não 

temesse as maledicências invejosas, provocadas naquele meio por meu trabalho 

erudito e minha cultura. Por fim, não me quis mais ver misturado ao comum dos 

mortais, no exercício de seu culto. Fez-me entrar para o colégio dos pastóforos, e me 

elevou até a classe de decurião quinquenal. Mandei raspar a cabeça completamente, 

então, e, nesse vetustíssimo colégio, fundado desde os tempos de Sila, sem velar nem 

proteger a calva, mas ao contrário, expondo-a a todos os olhares, das minhas honrosas 

funções me desincumbi com alegria (APULEIO, 2020: 465-467). 

 

A cena final do Asno de Ouro, na qual Lúcio recebe em sonho a visita de Osíris e é 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  119 

 



 

incorporado progressivamente à hierarquia sacerdotal, ilustra de modo exemplar essa 

confluência entre sagrado, profano e superstição. Nesse trecho que encerra o romance, vemos o 

sagrado, o profano e a superstição imbricados, confirmando a afirmação de Brandão (1993) de 

que a religião romana consistia em sacralizar o cotidiano e vice-versa. O deus lhe aparece em 

sonho (sagrado), o aconselha a continuar a advogar (profano) e o adverte a não temer a inveja 

de seus pares (superstição). A vida do homem romano é atravessada por esses elementos 

simultaneamente, mesmo quando aparentemente diversos ou até antagônicos. 

Compreender a religiosidade romana exige abandonar modelos modernos que 

privilegiam crenças internas ou experiências subjetivas. Como observam Feeney (1998) e 

Beltrão da Rosa (2015), a religião em Roma estava entrelaçada à vida pública e ao cumprimento 

de obrigações rituais, não à adesão doutrinária. O que importava eram as ações: ritos corretos, 

fórmulas adequadas e respeito ao mos maiorum. Não havia ortodoxia ou heresia, mas critérios 

de legitimidade e eficácia capazes de manter a pax deorum. 

Nesse contexto, a pietas era o eixo da vida religiosa. Mais que devoção íntima, designava 

os deveres do indivíduo para com deuses, família e comunidade. A ruptura desse equilíbrio 

simbólico podia ameaçar toda a cidade, razão pela qual prodígios e eventos extraordinários 

eram entendidos como sinais de desordem e demandavam expiação. Daí a necessidade de um 

sistema sacerdotal especializado, composto por pontífices, áugures, vestais e outros corpos 

responsáveis por zelar por calendários, auspícios e rituais oficiais. A religião, portanto, integrava 

o aparato estatal e garantia sua continuidade. 

É nesse horizonte que se compreende a trajetória de Lúcio em Asinus Aureus. Sua 

conversão e integração aos pastophori e aos decuriones quinquennales revelam como sagrado, 

profano e superstição se entrelaçam na experiência religiosa romana, reafirmando a 

sacralização do cotidiano apontada por Brandão (1993). Mais que uma transformação espiritual 

individual, a narrativa mostra a reinserção do sujeito na ordem cívico-religiosa. A religio 

praticada segundo os valores aceitos funcionava como caminho de reintegração, ao passo que a 

superstitio representava desvio e ameaça. 

Como observa McDonald (2016: 44), Lúcio abandona sua curiositas, entendida como 

tendência ao descontrole e ao saber proibido, e, ao adotar a disciplina ritual isíaca, obtém 

proteção divina e restaura sua posição social. De modo análogo, Psique alcança redenção ao 

submeter-se à vontade dos deuses, sendo reintegrada plenamente ao corpo social. Esses 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  120 

 



 

episódios evidenciam que, na visão romana, a religio reforçava a ordem coletiva, enquanto a 

superstitio se associava a práticas estrangeiras, desordenadas e potencialmente perigosas. 

Essa convivência entre tradição religiosa, racionalidade filosófica e prática social é 

discutida amplamente por Paul Veyne. Para ele, os romanos cultos não criam literalmente nos 

deuses, mas participavam das práticas religiosas por tradição e prudência. Ele argumenta: “O 

que autorizava a participar da religião popular, em parte por condescendência, pois as fábulas 

dizem a verdade numa linguagem ingenuamente falsa, e em parte por prudência intelectual, pois 

quem sabe se Apolo, mais que um nome vazio, não é uma Emanação, apesar das fábulas que o 

rodeiam” (VEYNE, 1994: 209)? 

Essa atitude de adesão pragmática ao ritual era compatível com uma perspectiva 

filosófica racionalista. Segundo Veyne, a superstição era atribuída ao povo simples ou ao Oriente, 

e o medo dos deuses – ao contrário da admiração – era considerado indigno da mentalidade 

clássica. Logo, “o medo dos deuses é o que os romanos entendiam por ‘superstição’; deixavam a 

gente do povo, nesse oriente habituado a obedecer a potestades, imaginar que devoção significa 

proclamar-se escravo, servidor de um deus”, então, “no fundo a relação clássica com os deuses é 

nobre e livre: é de admiração” (VEYNE, 1994: 205). 

Lúcio, nesse sentido, representa a síntese do romano culto: ele respeita os deuses, 

participa dos cultos e reconhece seu valor simbólico, mas também continua seu ofício no fórum, 

mantendo uma perspectiva prática da vida. Veyne aprofunda essa tensão entre crença e ritual ao 

afirmar que “não houve nenhuma irreligião popular em Roma: o povo nunca deixou de crer e 

rezar.” Ainda assim, questiona: “Mas em que um romano culto – um Cícero, um Horácio, um 

imperador, um senador, um notável – podia crer dentro dessa fantasmagoria dos deuses 

ancestrais? A resposta é categórica: não podiam crer em nada” (VEYNE, 1994: 208). 

Nesse vácuo de crença efetiva, surgem os sistemas filosóficos como o estoicismo e o 

epicurismo, que ofereciam métodos para alcançar a felicidade e lidar com as perturbações da 

alma. Enquanto a religião oficial garantia a continuidade social por meio do ritual, a filosofia 

tentava oferecer uma forma de tranquilidade interior. A religião pagã, portanto, era sobretudo 

uma religião da festa, da celebração da vida, não uma doutrina de salvação: “A religião pagã é a 

religião da festa, da alegria. A religião não tratava do pós-vida, nem dava uma resposta para tais 

inquietações. As seitas filosóficas, buscavam dar ao seguidor um ‘método de felicidade’, mas 

ambas as correntes não creem veementemente no além. Inclusive entre a raia miúda a crença 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  121 

 



 

geral no início do século I d.C. é que a morte é o fim, e nada há além disso” (VEYNE, 1994: 

208-210). 

Nesse cenário, os cultos mistéricos como o de Ísis, de Osíris, de Mitra ganham espaço por 

oferecerem experiências emocionais e respostas simbólicas às inquietações humanas. Apuleio, 

com sensibilidade e ironia, insere essas questões em sua narrativa, construindo uma obra que é 

simultaneamente literatura fantástica, documento etnográfico e reflexão filosófica. Como 

mostram os estudos de Beltrão da Rosa, Corsi Silva, Lima Neto, Bustamante, Brandão e Veyne, O 

Asno de Ouro permite vislumbrar a complexidade do sagrado no mundo romano – onde religião, 

magia, poder e identidade se entrelaçam numa rede de significados em constante reelaboração. 

 

Os cultos greco-orientais 

 

Os cultos greco-orientais constituíam um conjunto heterogêneo de práticas religiosas 

formadas pelo sincretismo entre tradições do Oriente Próximo e do Egito, elementos da religião 

grega e influências dos mistérios de Elêusis. Embora tenham se desenvolvido em diferentes 

momentos, atingiram seu auge na Grécia no século I a.C. e, posteriormente, difundiram-se em 

Roma. A adesão a esses cultos estava relacionada às incertezas sobre vida, morte e destino, 

questões que nem a religião tradicional nem a filosofia eram capazes de responder plenamente. 

Para gregos e romanos, tais cultos ofereciam consolo diante da morte e a promessa de 

continuidade pós-vida. Segundo Mircea Eliade, esse tipo de religiosidade se estruturava 

justamente na busca por superação da angústia existencial e por uma experiência de sentido que 

transcendesse os limites da religião cívica. 

 

[...] elites intelectuais haviam descoberto outras mitologias capazes de justificar e 

articular novas concepções religiosas. Por um lado, havia as religiões dos Mistérios, de 

Eleusis e das confrarias órfico-pitagóricas aos Mistérios greco-orientais, tão populares 

na Roma imperial e nas províncias. Por outro lado, havia o que se poderia chamar de 

mitologias da alma, soteriologias elaboradas pelos neo-pitagóricos, neoplatônicos e 

gnósticos. A tudo isso deve-se acrescentar a expansão dos cultos e mitologias solares, 

as mitologias astrais e funerárias, bem como todos os tipos de ‘superstições’ e "baixa 

mitologia" populares (ELIADE, 1992: 112). 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  122 

 



 

 

Devido as religiões orientais, a sterna superstitio dos romanos muda de comportamento, 

pois, “[...] antes de atingirem o mundo romano essas religiões foram selecionadas e modificadas 

pela época helenística, sendo inclusive o grego a língua litúrgica da maioria delas e os mistérios 

de Elêusis o modelo para sua celebração mistérica. [...] uma vez na Urbs elas tenderam a serem 

romanizadas e, não sem resistência, incorporadas ao panteão do culto oficial” (PINTO, 1991: 

222). 

Em Asinus Aureus, Apuleio delineia um panorama significativo das práticas religiosas de 

seu tempo, com destaque para os cultos orientais difundidos no Império. Lúcio valoriza 

especialmente os mistérios isiáticos e mitráicos, apresentados como cultos de prestígio capazes 

de inseri-lo em círculos iniciáticos e de reforçar sua identidade cívica. Como observa Pinto 

(1991: 225), o culto de Ísis buscava preservar um espaço privado de tranquilização e felicidade 

da alma, articulando experiência religiosa e integração social. Em contraste, os cultos de Cibele e 

da Dea Syria são descritos negativamente devido ao caráter marginal que recebem na obra: a 

autocastração dos galli implicava perda de cidadania e os devotos da Dea Syria eram 

representados como mendicantes envolvidos em práticas consideradas supersticiosas. Pinto 

(1993: 223) destaca que Lúcio rejeita e desqualifica essas devoções por associá-las à desordem 

social e a comportamentos desviantes. As representações apuleianas indicam que o valor de um 

culto não residia em manifestações extraordinárias, mas em sua adequação à ordem cívica e na 

utilidade social de seus rituais. A distinção entre religio legítima e superstitio desviante 

baseava-se, portanto, em critérios sociais, jurídicos e políticos. 

A literatura grega e romana também evidencia que a comunicação entre humanos e 

deuses era central na experiência religiosa. Na épica homérica, essa interação dava-se sobretudo 

por epifanias, sacrifícios e preces, mas a tradição posterior apresenta fronteiras cada vez mais 

fluidas entre aparições, sonhos e manifestações divinas. Sonhos podiam oferecer mensagens 

verdadeiras ou enganosas, e figuras sobrenaturais eram designadas por termos como daimon, 

phásma e eídolon, ou monstrum e imago, no latim. Reitz (2019: 686) demonstra que versos 

formulaicos idênticos eram usados para introduzir diferentes tipos de contato sobrenatural, 

sugerindo que tais experiências eram literariamente percebidas como análogas e interligadas. 

 

O culto greco-oriental e a superstição em Asinus Aureus 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  123 

 



 

 

Asinus Aureus ocupa posição singular na literatura latina por articular, em estrutura de 

mosaico, episódios cômicos, licenciosos e religiosos que compõem um retrato amplo das 

práticas supersticiosas e dos cultos em circulação no mundo romano. O enredo organiza-se em 

três movimentos principais. Nos livros I a III, destacam-se relatos de prodígios, feitiçarias e 

crenças populares que culminam na metamorfose de Lúcio em asno, motivada por sua 

curiosidade imprudente pelo extraordinário. Do livro IV ao início do IX, a narrativa acompanha 

os sofrimentos e deslocamentos do protagonista em sua condição animal, entre episódios 

paralelos como o sequestro de Caridade, o mito de Eros e Psique, casos de adultério e cenas de 

violência que antecipam sua futura transformação simbólica. Nos livros IX a XI, após sucessivas 

provações, Lúcio alcança notoriedade por seu comportamento quase humano, até ser levado a 

fugir de uma exibição pública obscena. Nesse momento, recebe em sonho a intervenção de Ísis, 

recupera a forma humana, ingressa em seu culto e, já em Roma, reintegra-se à ordem social 

exercendo a advocacia. 

A leitura da religiosidade no romance exige prudência metodológica, pois Lúcio, narrador 

autodiegético, é reiteradamente tratado pela crítica como voz pouco confiável. Luca Graverini 

(2007) demonstra que essa ambiguidade manifesta-se desde o prólogo, cujo início com at ego 

pressupõe uma oposição discursiva que o leitor não pode identificar, projetando-o em uma 

conversação já em curso. Essa estratégia cria a sensação de acesso apenas parcial a uma troca 

narrativa maior e reforça a dimensão performativa da narração. Ao definir o texto como sermo 

Milesius, o prólogo ancora-se em uma tradição marcada por ironia e artifício. Como sintetiza 

Graverini, “o prólogo das Metamorphoses não é fácil de interpretar […] a posição enfática de at 

ego tibi implica uma narrativa anterior […] somos lançados na posição de quem escuta somente 

parte de uma troca narrativa já em andamento” (GRAVERINI, 2007: 2–3). Dessa forma, os relatos 

de magia, superstição e culto não devem ser lidos como testemunhos diretos do universo 

religioso romano, mas como construções literárias mediadas por ambivalência e 

autorreflexividade.5 

Como ressalta Murai (2022), a experiência asinina de Lúcio funciona como metáfora de 

um processo de aprendizagem irregular, marcado por erro, distorção e fabulação, de modo que a 

5 “the prologue to the Metamorphoses is not easy to interpret […] the emphatic position of at ego tibi implies a 
previous storytelling […] we are plunged into the position of overhearing part of a larger narrative exchange already 
in progress” (GRAVERINI, 2007: 2–3). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  124 

 



 

voz que relata magia, superstição e práticas cultuais é literariamente construída e permeada por 

humor, ambivalência e estratégias retóricas. Essa falta de confiabilidade é reforçada quando se 

observa, como demonstra o mesmo autor (MURAI, 2022: 14), o lugar singular ocupado pelo 

narrador apuleiano em comparação com outros romances antigos. Diferentemente das Efesíacas 

de Xenofonte, da História de Apolônio de Tiro ou das Etiópicas de Heliodoro, obras nas quais o 

narrador permanece discreto ou quase invisível; e também distinto dos narradores episódicos 

de Dáfnis e Cloé, Leucipe e Clitofonte ou Quéreas e Calírroe, o narrador de Asinus Aureus se 

apresenta desde as primeiras palavras como um “eu” plenamente assumido e performativo. O 

enigmático início em at ego rompe com as convenções do gênero ao estabelecer de imediato 

uma relação autorreferencial com o leitor, inserindo-o em uma conversa já em andamento e 

sinalizando que a narrativa será mediada por uma subjetividade instável. Assim, a singularidade 

estrutural do prólogo, somada à oscilação entre ingenuidade e ironia ao longo da obra, confirma 

que os relatos de Lúcio não oferecem acesso direto ao universo religioso romano, mas uma 

representação filtrada pela ficcionalidade e pela performatividade narrativa. 

A narrativa tem início com Lúcio em sua viagem à Tessália, hospedando-se na casa do 

avarento Milão. Ao final desse trajeto, ele encontra dois viajantes que discutem a veracidade de 

um episódio extraordinário narrado por um deles. Intervindo na conversa, Lúcio ouve de um dos 

interlocutores, cético, que não se pode acreditar nas maravilhas relatadas por seu companheiro, 

Sócrates. Em resposta, o protagonista afirma: 

 

Minus hercule calles pravissimis opinionibus ea putari mendacia quae vel auditu nova vel 

visu rudia vel certe supra captum cogitationis ardua videantur; quae si paulo accuratius 

exploraris, non modo compertu evidentia verum etiam factu facilia senties (Apul. Met. 

I.3). 

 

Minha opinião tu não conheces: o erro e o preconceito não querem ver senão mentira 

quando não se está preparado para ouvir, nem habituado a ver, essas coisas que 

parecem pelo menos ultrapassar o nível da inteligência; mas um acurado exame te 

convencerá de que tais fatos são, não somente de uma verdade irrefutável, mas de fácil 

execução (APULEIO, 2020: 41) 

 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  125 

 



 

Essa cena inaugural já anuncia o papel central da credulidade, da interpretação e da 

percepção do extraordinário no romance, além de antecipar o entrelaçamento entre maravilhas, 

práticas supersticiosas e experiências religiosas que atravessará toda a obra. A partir desse 

momento, a narrativa se expande em múltiplas direções, incorporando episódios de magia, 

crenças populares e cultos greco-orientais que moldarão profundamente o percurso de Lúcio. 

A passagem evidencia a disposição de Lúcio em acreditar em prodígios, embora sua 

postura, à primeira vista, revele certa neutralidade racionalista. Como homem instruído e 

socialmente distinto, não lhe convinha admitir publicamente sua inclinação por crenças 

consideradas supersticiosas. Ainda assim, sua curiosidade diante do extraordinário torna-se 

evidente. O episódio narrado por Sócrates inaugura a série de relatos envolvendo feitiçaria que 

atravessam os primeiros livros da obra. Sócrates conta ter buscado abrigo na casa de uma velha 

estalajadeira chamada Méroe, a quem descreve da seguinte forma: 

 

[...] et utpote ultime adfectus ad quandam cauponam Meroen, anum sed admodum 

scitulam (Apul. Met. I.7). 

 

[...] fui procurar abrigo em casa de uma velha estalajadeira chamada Méroe, muito 

agradável, apesar da idade (APULEIO, 2020: 45). 

 

"Parce" inquit "in feminam divinam, nequam tibi lingua intemperante noxam 

contrahas." [...] "Saga" inquit "et divina, potens caelum deponere, terram suspendere, 

fontes durare, montes diluere, manes sublimare, deos infimare, sidera exstinguere, 

Tartarum ipsum inluminare" (Apul. Met. I.8). 

 

“É uma mulher demoníaca. Contém tua língua, se não queres atrair nenhum malefício”. 

[...] Mágica e adivinha, tem o poder de abaixar o céu, de suspender a terra, de petrificar 

as fontes, de diluir as montanhas, de sublimar os manes e derrubar os deuses, de 

apagar as estrelas e iluminar o Tártaro” (APULEIO, 2020: 47). 

 

Amatorem suum, quod in aliam temerasset, unico verbo mutavit in feram castorem, quod 

ea bestia captivitatis metuens ab insequentibus se praecisione genitalium liberat, ut illi 

quoque símile [quod venerem habuit in aliam] proveniret. Cauponem quoque vicinum 

atque ob id aemulum deformavit in ranam, et nunc senex ille dolium innatans vini sui 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  126 

 



 

adventores pristinos in faece submissus officiosis roncis raucus appellat (Apul. Met. I.9). 

 

Um de seus amantes cometeu a temeridade e lhe ser infiel. Com uma única palavra, ela 

o transformou em castor, a fim de que ele tivesse o destino daquele animal selvagem 

que, por temor do cativeiro, corta as partes genitais para se livrar dos caçadores. O 

dono de uma casa de prazer vizinha, e, que, por isso mesmo, lhe faria concorrência, foi 

trocado por ela em rã. Agora o velho nada no tonel e, mergulhando no limo, saúda com 

toda a cortesia, com os seus coaxos roucos, aqueles que outrora vinham beber do seu 

vinho (APULEIO, 2020: 47). 

 

Diferentemente da figura da bruxa medieval, geralmente associada ao culto de entidades 

demoníacas e à oposição direta à religião oficial, a feiticeira no contexto romano é apresentada 

como alguém que manipula forças divinas de natureza ctônica com o objetivo de alcançar fins 

imediatos. A prática mágica é, nesse cenário, menos uma ruptura com o sagrado e mais um 

desvio pragmático da religio tradicional. A figura da feiticeira é comumente associada a 

mulheres idosas que, privadas dos atributos físicos da juventude, mas ainda movidas por 

desejos sensuais, recorrem à magia como meio de realizar suas fantasias. Também eram 

frequentes os encantamentos dirigidos contra rivais em disputas amorosas, comerciais ou 

vizinhanças, como observa Ugo Enrico Paoli: 

 

A ilusão de poder intervir poderes sobrenaturais nas coisas do amor, como aliados de 

um coração traído ou uma paixão não correspondida, deu origem às primeiras práticas 

da feitiçaria feminina. Para atrair o ente querido, a mulher transformou-se em uma 

feiticeira, mais obstinada em seus encantas, mais velha, feia e desprezada que sentia. 

[...] Disto ele estava tão convencido, que alguns atribuíram os eclipses lunares a feitiços 

de mulheres amorosas. O poder daqueles miseráveis era tal que ninguém podia ter 

certeza deles, e todos tentaram se proteger antecipadamente, pendurando uma barba 

de lobo à sua porta, porque as barbas do lobo tinham grandes virtudes nos feitiços e 

para torná-los efetivos, já que para torná-los inúteis6 (PAOLI, 1957: 372-373; nossa 

6 “La ilusión de poder hacer intervenir potencias sobrenaturales en las cosas de amor, como aliadas de un corazón 
traicionado o de una pasión no correspondida, hizo surgir las primeras prácticas de hechicería femenil. Para atraer al 
ser amado, la mujer se transformaba en hechicera, tanto más obstinada en sus encantamientos cuanto más vieja, fea y 
despreciada se sentía. […] De esto se estaba tan convencido, que algunos atribuían los eclipses lunares a sortilegios de 
las mujeres amantes. El poder de aquellas desdichadas era tal, que nadie podía sentirse seguro de ellas, y todos 
procuraban precaverse por anticipado, colgando a su puerta una barba de lobo, porque las barbas de lobo tenían 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  127 

 



 

tradução). 

 
Já em Hípata, na Tessália, Lúcio hospeda-se na casa de Milão. No dia seguinte, encontra-se 

com sua tia Birrena, que o convida a conversar em particular. Na residência dela, Lúcio 

depara-se com uma escultura de Diana e Acteão, cuja beleza o deixa profundamente 

impressionado. A representação remete ao mito segundo o qual Acteão, por ter surpreendido a 

deusa nua durante o banho, é transformado em cervo e morto por seus próprios cães. Aqui, o 

mito surge como um elemento decorativo no átrio, tratado como arte luxuosa, mas esvaziada de 

função religiosa. A escolha desse motivo iconográfico não é fortuita: embora vinculado a uma 

religiosidade arcaica já desacreditada, o mito, conforme observa Paul Veyne, conserva uma 

"verdade" simbólica latente nas "mentiras" da tradição (VEYNE, 1994). Nesse sentido, a imagem 

antecipa simbolicamente a própria metamorfose de Lúcio – um presságio funesto da 

transformação que o aguarda. 

Nesse momento da narrativa, Birrena, em conversa reservada, adverte Lúcio sobre a 

natureza ambígua e perigosa de Panfília, esposa de Milão, seu anfitrião: 

 

"Per hanc" inquit, "deam, o Luci carissime, ut anxie tibi metuo et ut pote pignori meo 

longe provisum cupio, cave tibi, sed cave fortiter a malis artibus et facinorosis illecebris 

Pamphiles illius, quae cum Milone isto, quem dicis hospitem, nupta est. Maga primi 

nominis et omnis carminis sepulcralis [...] Nam simul quemque conspexerit speciosae 

formae iuvenem, venustate eius sumitur et ilico in eum et oculum et animum detorquet. 

Serit blanditias, invadit spiritum, amoris profundi pedicis aeternis alligat” (Apul. Met. 

II.5). 

 

Juro por esta deusa, meu caríssimo Lúcio, que padeço grandes angústias por tua causa, 

e queria, pois te amo como a um filho, velar tua segurança, antes que o mal aconteça. 

Guarda-te, guarda-te energicamente dos perigosos artifícios e da criminosa sedução 

dessa Panfília, mulher de Milão que dizes ser teu hospedeiro. Ela passa por mágica de 

primeira ordem, e entendida em todos os gêneros de encantamentos sepulcrais. [...] 

Reparando num moço bonito e bem-feito, atraída por sua beleza, não tira dele nem os 

olhos nem o espírito, enlaça- para sempre nas armadilhas de um amor insaciável 

grandes virtudes en los sortilegios, ya para hacerlos eficaces, ya par a tornarlos vanos”. 
 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  128 

 



 

(APULEIO, 2020: 73-75). 

 

Longe de acatar os conselhos prudentes de sua tia, Lúcio, movido por intensa curiositas, 

insiste em manter-se próximo da mulher encantadora, com o objetivo explícito de aprender os 

segredos da magia. Para tanto, estabelece uma aliança com Fótis, escrava de Panfília e sua 

assistente nas práticas ocultas. Na sequência, desenrola-se uma cena em que Milão, marido de 

Panfília, demonstra ceticismo em relação aos poderes divinatórios da esposa, enquanto Lúcio, 

por sua vez, assume uma postura de defesa dos dons mágicos da anfitriã. O episódio ilustra esse 

embate por meio de uma breve troca irônica: 

 

"Quam largus" inquit "imber aderit crastino" et percontanti marito qui comperisset istud 

respondit sibi lucernam praedicere. Quod dictum ipsius Milo risu secutus: "Grandem" 

inquit "istam lucernam Sibyllam pascimus, quae cuncta caeli negotia et solem ipsum de 

specula candelabri contuetur" (Apul. Met. II.11). 

 

“Que chuva abundante teremos amanhã!” E como o marido lhe perguntasse como 

sabia, ela respondeu que era sua lâmpada que lho predizia. A essas palavras, riu-se 

Milão, dizendo: “Que famosa Sibila mantemos na pessoa desta lâmpada: do alto de seu 

candelabro, como de um observatório, ela contempla tudo que se passa no céu, e o 

próprio Sol” (APULEIO, 2020: 81). 

 

        ​ Logo após, Milão narra um episódio anedótico envolvendo um adivinho caldeu, que, ao 

reencontrar um conhecido durante suas atividades oraculares, revela detalhes de seus próprios 

infortúnios passados como se fossem previsões, provocando o espanto e posterior descrédito 

entre os ouvintes. Ao longo da obra, os adivinhos – especialmente os estrangeiros – são 

frequentemente representados como charlatães gananciosos, que exploram a credulidade 

popular em benefício próprio, alimentando-se da superstição disseminada entre as camadas 

mais simples da sociedade. 

A sequência narrativa prossegue com mais um relato de bruxaria, desta vez envolvendo 

figuras femininas ainda mais aterrorizantes do que as bruxas lascivas e decadentes inicialmente 

descritas. Essas feiticeiras assumem contornos monstruosos e noturnos, sendo retratadas como 

necrófilas que arrancam com os dentes partes dos cadáveres para a composição de seus 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  129 

 



 

sortilégios. O narrador, por meio do espanto de um personagem, afirma: “‘Cala-te’, respondeu, 

‘Vê-se bem que és um menino e peregrino de muito longe, pois ignoras que te encontra na 

Tessália, país onde as feiticeiras têm o hábito de roubar com os dentes, do rosto dos mortos, 

material com que prover suas artes mágicas’” (APULEIO, 2020: 93).7 

No livro III de Asinus Aureus, encontra-se a celebração do Deus do Riso, ocasião em que os 

habitantes da cidade organizam uma elaborada peça para zombar de Lúcio. Essa festividade 

remete aos antigos cultos cíclicos, vinculados ao calendário religioso e supervisionados pelas 

autoridades locais, que regulamentavam as cerimônias públicas como parte da administração da 

vida comunitária. Trata-se, portanto, de um rito institucionalizado, semelhante aos cultos 

prestados em Roma às divindades maiores – como Júpiter, Jano e Marte – ou mesmo aos 

imperadores divinizados. Ao final do livro, com o auxílio da escrava Fótis, Lúcio consegue acesso 

aos domínios de Panfília. Contudo, devido a um erro cometido por Fótis durante um ritual 

mágico, em vez de transformar-se em coruja como pretendia, Lúcio é metamorfoseado em um 

asno. 

A segunda parte do romance – que se estende dos livros IV ao início do IX – interessa 

menos pelo enredo do mito de Eros e Psique em si, e mais pela forma como retrata as divindades 

da religião oficial romana. Os deuses, nesse contexto, são despojados de sua transcendência e 

apresentados com traços nitidamente humanos, agindo com paixões e vícios semelhantes aos 

dos mortais. Tal abordagem remete à tradição poética greco-romana, na qual homens e deuses 

compartilham o mesmo espaço narrativo, rompendo as fronteiras entre o terreno e o sagrado. 

Esse tratamento literário dos mitos, comum em épicos e tragédias, é apontado por estudiosos 

como uma das razões que contribuíram para o descrédito da religiosidade arcaica. Assim, essa 

seção da obra revela-se dominada pelo profano, ao retratar, com realismo cru, a violência contra 

animais e escravizados, os adultérios, a mesquinhez humana e as desilusões do cotidiano. 

Digno de destaque é o episódio que encerra a segunda parte da narrativa, no qual Lúcio 

— ainda na forma de burro — é entregue aos sacerdotes da Dea Syria. Nesse momento, a 

superstitio ressurge de modo explícito, agora vinculada às práticas religiosas de origem oriental, 

frequentemente marginalizadas pelo imaginário romano. Comprado por um desses sacerdotes 

em uma feira, Lúcio é conduzido a uma hospedaria onde se reúnem os demais integrantes do 

7 "Tace," respondit ille "nam oppido puer et satis peregrinus es meritoque ignoras Thessaliae te consistere, ubi sagae 
mulieres ora mortuorum passim demorsicant, eaque sunt illis artis magicae supplementa" (Apul. II.21). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  130 

 



 

grupo cultual. A representação desses sacerdotes é acentuadamente caricatural: Apuleio os 

descreve como figuras efeminadas, sexualmente ambíguas e moralmente desviantes, 

mobilizando um repertório que associa os cultos orientais a práticas consideradas suspeitas ou 

degeneradas pelos romanos8. É nesse contexto que se insere o ritual satirizado por Apuleio, cuja 

formulação, posta na boca dos próprios sacerdotes, revela tanto o tom irônico do narrador 

quanto a fragilidade social daquelas figuras religiosas dentro do sistema romano. A cena é 

introduzida pela seguinte fala: 

 

"En" inquiunt "indignae rei scaevitatem! Quam plerumque insontes periclitantur 

homines! Propter unicum caliculum, quem deum mater sorori suae deae Syriae hospitale 

munus optulit, ut noxius religionis antistites ad discrimen vocari capitis" (Apul. IX,10). 

 

“vede”, disseram, “que indignidade, e como com frequência erradamente se condenam 

os inocentes. Por um único calicezinho que a Mãe dos Deuses ofereceu a sua irmã, a 

deusa Síria, como presente de hospitalidade, tratam os ministros da religião como 

criminosos, e os agarram para um processo capital” (APULEIO, 2020: 339). 

 

A inserção dessa fala, atribuída aos próprios sacerdotes, reforça a ironia de Apuleio: 

embora os personagens se aleguem injustiçados, a narrativa já os apresentou como 

participantes de práticas marcadas por excesso ritual, fraude, licenciosidade e desvio moral — 

marcadores tradicionais da superstitio no discurso romano. Além disso, a referência à Mater 

Deum e à Dea Syria como “irmãs” (Apul. IX.10) evidencia a proximidade entre esses cultos 

orientais, frequentemente indistintos aos olhos dos romanos, o que contribui para a confusão 

deliberadamente explorada pelo autor. Ao associar tais sacerdotes a comportamentos 

efeminados e ambíguos, Apuleio mobiliza um estereótipo antigo que vinculava cultos orientais à 

castração ritual (prática documentada entre os devotos de Cibele) e, mesmo sem afirmar 

explicitamente que os adeptos da Dea Syria adotassem os mesmos costumes, o texto sugere essa 

associação para fins satíricos. Dessa forma, o episódio opera como um comentário literário 

sobre a percepção romana dos cultos estrangeiros, reforçando a posição liminar da superstitio, 

8 Como dito anteriormente, e retratado na obra, os cultos da Dea Syria e de Cibele eram muito próximos e, por vezes 
não se diferia um do outro. Apuleio mesmo, através de um dos sacerdotes, diz que as deusas são irmãs (Apul. IX,10). 
Sabe-se que os devotos de Cibele se castravam, não tenho a informação se os devotos da Dea Syria fizessem o 
mesmo, mas é significativo que Apuleio deboche disso ao tratá-los como homossexuais. 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  131 

 



 

situada entre a religiosidade legítima e as práticas consideradas perigosas, suspeitas ou 

indesejáveis. 

 

Nec paucis pererratis casulis ad quandam villam possessoris beati perveniunt et ab 

ingressu primo statim absonis ululatibus constrepentes fanatice provolant diuque capite 

demisso cervices lubricis intorquentes motibus crinesque pendulos in circulum rotantes et 

nonnumquam morsibus suos incursantes musculos ad postremum ancipiti ferro, quod 

gerebant, sua quisque brachia dissicant. Inter haec unus ex illis bacchatur effusius ac de 

imis praecordiis anhelitus crebros referens velut numinis divino spiritu repletus 

simulabat sauciam vecordiam, prorsus quasi deum praesentia soleant homines non sui 

fieri meliores, sed debiles effici vel aegroti (Apul. VIII.27). 

 

Depois de terem visitado, aqui e ali, algumas ruinarias, chegaram à casa de campo de 

um rico proprietário. Logo na entrada, fizeram um barulho enorme, ululando 

horrivelmente, e lançando-se para a frente como fanáticos. Mantendo abaixada a 

cabeça, e movendo como lúbricas torções a nuca, num movimento circular dos cabelos 

caídos, voltavam-se as vezes contra si mesmos, para se morderem, e acabavam 

cortando-se os braços com a arma de dois gumes que levavam. Entrementes, um deles 

se entregava a transportes ainda mais frenéticos. Do fundo do peito, vinha-lhe o 

arquejo, para dar a impressão de estar tomado pelo espírito da divindade. Simulava um 

delírio que o esgotava, como se em verdade a presença dos deuses não elevassem os 

homens acima de si mesmos, mas os tornasse fracos e dentes (APULEIO, 2020: 321). 

 
Esse trecho evidencia uma clara contraposição entre religio e superstitio, especialmente 

na forma como os rituais são representados. Do ponto de vista dos valores helenístico-romanos, 

condutas como a autolesão, a histeria coletiva e a mendicância religiosa não apenas 

contrariavam os padrões de religiosidade pública, como também comprometiam a própria 

noção de sacralidade. Embora tais práticas possam ser reconhecidas como formas religiosas sob 

determinadas perspectivas contemporâneas, na visão romana oficial – e, ao que tudo indica, na 

crítica implícita de Apuleio – tratava-se de manifestações supersticiosas, ligadas ao fanatismo, à 

irracionalidade e à credulidade popular. 

Além disso, outro fator que contribui para a marginalização desse culto na obra é o 

retrato dos sacerdotes como pedintes. Lúcio relata: “No dia seguinte, carregado de ornamentos 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  132 

 



 

sagrados, fizeram-me sair ao som de castanholas e de címbalos, para ir de novo mendigar pelas 

encruzilhadas” (APULEIO, 2020: 333).9 

Na sequência do relato, Apuleio retoma criticamente o tema dos falsos adivinhos, agora 

associados aos sacerdotes da Dea Syria, que, ao chegarem à determinada comunidade, passam a 

oferecer serviços oraculares com o claro objetivo de arrecadar dinheiro. Para tanto, compõem 

um único oráculo de sentido vago e aplicável a qualquer situação, utilizado para enganar os 

consulentes: 

 

Sorte unica pro casibus pluribus enotata consulentes de rebus variis plurimos ah hunc 

modum cavillatum. Sors haec erat: “ideo coniuncti terram proscindunt boves, ut in 

futurum laeta germinent sata” (Apul. IX.8) 

 

Compuseram uma sorte única que se aplicava a múltiplos casos, e dela se serviam para 

engambelar aqueles que vinham em multidão consultá-los sobre uma coisa ou outra. A 

sorte era assim: “Os bois colocados sob o jugo, se escavam o sulco, é para que um dia 

germine a rica messe” (APULEIO, 2020: 337). 

 

Segue-se, então, a aplicação cômica e absurda desta sentença aos mais diversos 

contextos: desde decisões matrimoniais, aquisições de propriedades e viagens, até perseguições 

a ladrões. O oráculo, sempre favorável, é construído para agradar o consulente e, com isso, 

assegurar sua generosidade em forma de pagamento. Trata-se de mais uma crítica à superstitio 

popular, alimentada por práticas oportunistas que se disfarçam de religiosidade. 

Com esse episódio, encerra-se a segunda parte do romance e inicia-se a terceira e última 

fase da trajetória de Lúcio. Nessa etapa, o protagonista, ainda transformado em asno, passa por 

diversos donos – cada um mais benigno que o anterior – até tornar-se célebre por seu 

comportamento quase humano. Contudo, é submetido a uma situação extrema: forçado a 

participar de uma encenação sexual pública com uma criminosa, em um anfiteatro, como forma 

de punição e entretenimento. Diante da ameaça à sua honra e à própria vida, Lúcio foge e, em 

sonho, recebe a visita da deusa Ísis. Apresentada como a divindade suprema e verdadeira, Ísis 

promete a restauração de sua forma humana, desde que ele se comprometa a ingressar em seu 

9 “Die sequenti rursum divinis exuviis onustus cum crotalis et cymbalis circumforaneum mendicabulum producor ad 
viam” (Apul. IX.4). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  133 

 



 

culto e a se iniciar nos mistérios isíacos. A deusa garante que a iniciação lhe trará benefícios 

tanto em vida quanto após a morte. Suas palavras reforçam o papel soteriológico dos mistérios 

egípcios: 

 

campos Elysios incolens ipse, tibi propitiam frequens adorabis. Quodsi sedulis obsequiis et 

religiosis ministeriis et tenacibus castimoniis numen nostrum promerueris, scies ultra 

statuta fato tuo spatia vitam quoque tibi prorogare mihi tantum licere (Apul. XI.6). 

 

Tu mesmo, habitando os Campos Elísios, prestarás assídua homenagem à minha 

divindade propícia. E se, por uma obediência escrupulosa, uma piedosa atenção em 

meu serviço, uma pureza perseverante, tu te tornares digno de minha proteção divina, 

conhecerás que só eu tenho o poder de prolongar também tua vida para além dos 

limites fixados por teu destino (APULEIO, 2020: 433-435). 

 
Após recuperar a forma humana, Lúcio inicia uma nova etapa religiosa. Parte para 

Madaura e depois para Roma, onde, segundo a ordem de Osíris, ingressa também em seu culto. 

Na capital imperial, estabelece-se como advogado, conquista prestígio e reconhecimento, 

torna-se cidadão ilustre e, finalmente, é elevado a sacerdote de alto grau no culto isíaco. O 

romance encerra-se com sua plena reintegração cívica e espiritual, em uma existência marcada 

por estabilidade, honra e pela promessa de continuidade da vida além da morte. 

Esses episódios constroem uma atmosfera literária que combina o maravilhoso e o 

grotesco, refletindo tensões centrais da religiosidade romana entre práticas permitidas e 

manifestações marginais. A justaposição entre religio, entendida como prática legítima e 

regulada, e superstitio, associada ao irracional, ao feminino transgressor e a cultos estrangeiros, 

evidencia como Asinus aureus explora os limites do aceitável no sistema simbólico romano. A 

crítica de Apuleio, embora elaborada através de elementos ficcionais e cômicos, vincula-se a 

debates sobre autoridade, saber e controle social, ao problematizar a curiosidade excessiva, a 

credulidade popular e o fascínio por rituais não oficiais. A obra, assim, ultrapassa a esfera da 

sátira e do entretenimento e se apresenta como testemunho sofisticado das tensões entre 

tradição e inovação religiosa no Império, contrapondo a ordem restauradora dos mistérios de 

Ísis ao potencial desestabilizador das externae superstitiones. 

 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  134 

 



 

 

Reconstituindo o conceito e tecendo considerações finais 

 

Neste ponto da análise, é possível propor uma reconstituição da religiosidade presente no 

Asinus Aureus a partir dos três conceitos que nortearam esta investigação: o sagrado, o profano e 

a superstição. Considerados isoladamente, esses elementos apontam, respectivamente, para um 

sagrado profundamente ritualizado e normatizado; um profano marcado pelo pragmatismo e 

pela materialidade da existência; e uma superstição que estabelece vias paralelas de relação 

com o divino, situadas fora das estruturas formais do culto. No entanto, uma leitura holística do 

romance revela que tais categorias não se apresentam de forma estanque, mas em permanente 

tensão, negociadas de acordo com circunstâncias sociais, narrativas e simbólicas. 

A obra de Apuleio demonstra que não existe uma religiosidade romana homogênea ou 

“pura”, imune a influências externas. Ao contrário, Asinus Aureus evidencia um sistema 

permeado por ambivalências, no qual práticas rituais, experiências mágicas, discursos sobre o 

estrangeiro e percepções do divino se entrecruzam de maneira complexa. A narrativa confirma, 

assim, que o sagrado romano não pode ser dissociado dos mecanismos sociais que regulam a 

religio e que, simultaneamente, marginalizam a superstitio, utilizada como instrumento 

simbólico para demarcar fronteiras sociais, culturais e políticas. 

Nesse processo, o papel do narrador torna-se central. A recorrente instabilidade 

narrativa impede leituras ingênuas e evidencia que o acesso ao sagrado não se configura como 

dado ontológico, mas como construção discursiva. O percurso de Lúcio é marcado por erros de 

julgamento, interpretações distorcidas e experiências liminares que tornam a religiosidade não 

apenas vivida, mas narrada, reinterpretada e performada. A iniciação isíaca do livro XI, longe de 

resolver plenamente as ambivalências anteriores, deve ser entendida como momento simbólico 

que reorganiza, mas não anula, as tensões entre religio, superstitio e profanum. 

É nesse sentido que a leitura da obra, conforme sugere Mircea Eliade, adquire um caráter 

ritual, capaz de suspender a temporalidade cotidiana e inserir o leitor em outro horizonte de 

experiência. Como afirma o autor: 

 

Até a leitura comporta uma função mitológica – não somente porque substitui a 

narração dos mitos nas sociedades arcaicas e a literatura oral, viva ainda nas 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  135 

 



 

comunidades rurais da Europa, mas sobretudo porque, graças à leitura, o homem 

moderno consegue obter uma “saída do Tempo” comparável à efetuada pelos mitos. 

Quer se “mate” o tempo com um romance policial, ou se penetre num universo 

temporal alheio representado por qualquer romance, a leitura projeta o homem 

moderno para fora de seu tempo pessoal e o integra a outros ritmos, fazendo o viver 

numa outra “história” (ELIADE, 1992: 99). 

 

Esse efeito mitopoético é precisamente o que Asinus aureus produz. Com sua estrutura 

multifacetada — ora comédia, ora relato etnográfico, ora repositório de tradições populares, ora 

tratado religioso — Apuleio conduz o leitor a uma experiência que excede a mera fruição 

literária. Ao conciliar tradição grega, religiosidade oriental, ironia latina e crítica social, o autor 

oferece não apenas entretenimento, mas uma forma de transcendência estética, que ecoa o 

potencial ritual da narrativa como via de acesso ao sagrado. 

Por fim, ao articular dimensões histórico-sociais, literárias e simbólicas, este estudo 

procurou demonstrar que Asinus aureus constitui um verdadeiro laboratório narrativo para 

compreender a pluralidade da experiência religiosa romana. Longe de fixar fronteiras rígidas 

entre sagrado, profano e superstição, Apuleio revela que tais esferas se entrelaçam 

continuamente, sendo recriadas pelo discurso, pela prática e pela imaginação. Nesse sentido, sua 

obra não apenas contribui para o debate sobre religiosidade na Antiguidade, mas também 

ilumina as relações entre narrativa, identidade e experiência do divino. E é justamente no 

cruzamento entre erudição e fabulação que o romance atinge sua força estética: fiel à promessa 

com que o autor abre sua obra “Muitas fábulas quero apresentar-te, em variada sequência, nesta 

conversa de estilo milesiano [...] Da Grécia veio essa história. Atenção, leitor, ela vai-te alegrar” 

(APULEIO, 2020: 37)10.  Asinus aureus oferece ao leitor mais que entretenimento; oferece uma 

travessia. Ao fundir tradição grega, religiosidade oriental e ironia latina, Apuleio transforma a 

narrativa em rito, o texto em limiar e a leitura em acontecimento, permitindo que o leitor, tal 

como Lúcio, atravesse as sombras da matéria para entrever, ainda que por instantes, a potência 

simbólica e sacralizante da literatura. 

 

 

10 “At ego tibi sermone isto Milesio varias fabulas conseram [...] Fabulam Graecanicam incipimus. Lector intende: 
laetaberis” (Apul. I.1). 
 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  136 

 



 

 

Referências Bibliográficas 

APULEIO (2020). O asno de ouro. 2 ed. Edição bilíngue. Tradução, prefácio e notas de Ruth 
Guimarães. São Paulo: Editora 34.  

BELTRÃO, C. (2015). Religião e Poder: Augusto e o pontifex maximus. In: SILVA, G.V.; SILVA, E.C. 
(Org.). Fronteiras e identidades no Império Romano: aspectos sociopolíticos e religiosos. 
1ed.Vitória: GM Editora, v. 1, pp. 15-34. 

BOURDIEU, Pierre (2021). Sociologia geral. vol. 2 Habitus e campo: curso no Collège de France 

(1982−1983). Editora Vozes. 

BRANDÃO, Junito de Souza (1993). Dicionário mítico-etimológico da mitologia e da religião 
romana. Petrópolis: Vozes. 

BUSTAMANTE, Retinha Maria da Cunha (2020). África do norte na perspectiva dos antigos 
romanos. Phoînix, [S.l.], v. 19, n. 2, pp. 120–143. Disponível em: 
<https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/33517>. Acesso em: 10 nov. 
2025. 

CORSI SILVA, Semíramis (2012). Magia e poder no Império Romano: A Apologia de Apuleio. São 
Paulo: Annablume.  

DURKHEIM, Émile (2000). As Formas Elementares da Vida Religiosa. Tradução Paulo Neves. São 
Paulo: Martins Fontes. 

ELIADE, Mircea (1992). O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes.  
FEENEY, Denis (1998). Literature and religion at Rome: cultures, contexts, and beliefs. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
GRAVERINI, Luca (2012). Literature and Identity in The Golden Ass of Apuleius. Tradução de 

Benjamin Todd Lee. Columbus: The Ohio State University Press. 
LATOUR, Bruno (2008). O que é iconoclash? Ou, há um mundo além das guerras de imagem? 

Horizontes Antropológicos, v. 14, n. 29, pp. 111−150. 

LIMA NETO, Belchior Monteiro (2020). Crimen magiae na África romana: as acusações de magia 
contra apuleio (séc. Ii d.c.). Phoînix, [S.l.], v. 25, n. 1, pp. 157–176. Disponível em: 
<https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32332>. Acesso em: 10 nov. 
2025. 

McDONALD, James Joseph (2016). Religion and narrative in the 'Metamorphoses' of Apuleius. 
2016. Tese (Mestrado em Estudos Clássicos). University of Glasgow. Glasgow. Disponível 
em: <https://theses.gla.ac.uk/7395/>. Acesso em: 25 mai. 2025. 

MURAI, Lucas (2023). Aspectos da narrativa apuleiana: o problema da identidade e da 
confiabilidade do narrador no Asno de Ouro (Análise e tradução integral do romance). 
Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas). Universidade de São Paulo, São Paulo. 

NOVAK, Maria da Glória (1991). Adivinhação, superstição e religião no último século da 
república (Cícero e Lucrécio). Clássica: revista brasileira de estudos clássicos. São Paulo, v. 

4, pp. 145−161. 

PAOLINI, Ugo Enrico (1957). Crenças pavorosas, supersticiones, sortilegios. In: PAOLINI, Ugo 

Enrico. Urbs, la vida em la Roma antigua. Barcelona: Editorial Ibéria, pp. 363−376. 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  137 

 

https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/33517
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32332


 

OLIVEIRA SILVA, M. A. (2024). A superstição segundo Plutarco. In: FARIAS JUNIOR, José Petrúcio 
de; OLIVEIRA SILVA, Maria Aparecida de (Orgs.). Ciência e Superstição na Antiguidade. 

Teresina: EDUFPI, 2024, v. 1, pp. 123−138. 

PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha (1991). Da libação à comunhão: ritual religioso e identidade 
social no Império Romano. In: PESSANHA, N., BASTIAN, V. Vinho e pensamento. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro. 

PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha (1993). Os procedimentos classificatórios das religiões 

greco-orientais. VII Reunião Anual da SBEC, Araraquara, suplemento 2, pp. 219−225. 

PLUTARCO (1962). Plutarch’s Moralia II. With an English translation by Frank Cole Babbitt. 
London. William Heinexmann Ltd. 

REITZ, Christiane (2019). Apparition scenes in ancient epic. In: REITZ, Christiane; FINKMANN, 
Simone. Structures of Epic Poetry, V. II. 2: Configuration. De Gruyter. Berlin. 

SILVA, S. C. (2010). Representações da Religiosidade Romana no II século d.C.: O Testemunho de 

Apuleio. Oracula (UMESP), v. 11, pp. 118−135. 

VEYNE, Paul (1994). O Império Romano. In: VEYNE, Paul (Org.). História da vida privada: do 
Império Romano ao ano mil. Companhia das Letras. São Paulo. 

WEBER, Max (1991). Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília. 

 

 

Intellèctus -v.25, n.1 2026, p. 110–138, jan.-jun. 2026 
  138 

 


