Artigo
livre

Intellectus

O sagrado, o profano
e a supersticao em
Apuleio: a
experiéncia do
sagrado na Roma

Imperial

The sacred, the profane and the
superstition on Apuleius: the experience of
the sacred in Imperial Rome

L. Yana L. Martinez

Doutora em Letras pela Universidade Federal do
Rio Grande do Sul, Brasil

Professora da Universidade Federal do Rio Grande,
Brasil

yana.flafy@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6608-257X
https://lattes.cnpg.br/

Mateus Bottaro de Souza
Doutorando em Letras pela Universidade Federal
do Rio Grande do Sul, Brasil
mateusbottaro@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0003-4084-9570
http://lattes.cnpq.br/6139529345444209

Ricardo Cortez Lopes

Doutor em Sociologia pela Universidade Federal do
Rio Grande do Sul, Brasil

rshicardo@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0808-7203
http://lattes.cnpq.br/0168878682156505

Resumo: Este estudo analisa a representagcdo do
sagrado, do profano e da superstigdo no Asinus aureus
(Metamorphoses), de Apuleio, examinando como essas
categorias estruturam a experiéncia religiosa e as

Artigo recebido em: 23 de agosto de 2025
Aprovado em: 25 de novembro de 2025
DOI: 10.12957 /intellectus.2026.90597

praticas culturais na Roma imperial. A pesquisa
concentra-se nos livros |, Il, VIII, IX e XI, que evidenciam
crengas populares, relatos de feiticaria e cultos
greco-orientais frequentemente classificados como
externa superstitio, revelando sua recepgdo entre
diferentes grupos sociais. A partir de uma abordagem
histérico-literaria, discute-se a relagdo entre religio e
superstitio e a circulagdo de cultos orientais no
Mediterraneo. O estudo também problematiza o uso das
categorias de Mircea Eliade e destaca a instabilidade do
narrador autodiegético, cujos relatos sdo moldados por
ironia e fabulagdo. Ao integrar literatura antiga, histdria
das religides e teoria social, a investigagao contribui para
o entendimento da religiosidade romana e dos estudos
sobre Apuleio.

Palavras-chave: Sagrado; Profano; Externa Superstitio;
Asinus Aureus.

Abstract: This study examines the representation of the
sacred, the profane, and superstition in Apuleius’ Asinus
aureus (Metamorphoses), investigating how these
categories structure religious experience and cultic
practices in Imperial Rome. The analysis focuses
particularly on Books |, II, VIII, IX, and XI, where popular
beliefs, accounts of witchcraft, and Greco-Oriental cults
(frequently classified by the Romans as externa
superstitio) appear with greater intensity, revealing how
such phenomena were perceived by different social
groups, including freedmen, common individuals, and
members of the educated elite. Adopting a
historical-literary approach, the study discusses the
relationship between religio and superstitio, as well as the
circulation and reception of Oriental cults across the
Roman Mediterranean. It also re-examines the
applicability of Mircea Eliade’s categories, incorporating
contemporary critiques of their essentialist framework
and assessing their limits in light of the specificity of the
Roman religious system. Moreover, the analysis
considers the instability of the autodiegetic narrator as a
key element for understanding the literary construction
of religious experience in the novel, since the accounts
are filtered through irony, fabulation, and rhetorical
strategies intrinsic to the genre. By integrating ancient
literature, the history of religions, and social theory, this
investigation seeks to contribute to the understanding of
Roman religiosity and to the advancement of Apuleian
studies in Portuguese-language scholarship.

Keywords: Sacred; Profane; Externa Superstitio; Asinus
Aureus.

(co) 110



*

I

Introducgdo

Este artigo é uma andlise da religiosidade dentro de uma obra especifica da literatura
Romana. Destarte, como recorda Denis Feeney (1998), alguém que esteja a escrever sobre a
literatura romana e a religido romana deveria, em seu texto, primeiramente esclarecer que os
romanos ndo possuiam palavra correspondente a ‘religido’ nem a ‘literatura’ nos nossos moldes
contemporaneos. Entretanto, segundo o autor, podemos nos valer desta questio da
nomenclatura para reconhecer que em nenhuma sociedade existem esferas isoladas chamadas
‘religido’ e ‘literatura’ (FEENEY, 1998: 1), ainda mais antes da especializacao das esferas da acdo
humana produzidas pela modernidade (WEBER, 1991; BOURDIEU, 2021). Assim como em
outras sociedades, na Roma antiga, “[...] existem muitos modos literarios e ha muitos discursos
religiosos, cada um com suas proprias associacoes distintivas e caracteristicas semidticas. Ao
invés de perguntar como a religido é transmutada para a literatura, entdo devemos pensar em
termos de variedade de praticas culturais, interacdo, competéncia e definicio mutua em
processo' (FEENEY, 1998: 1; nossa traducio).

Nesse interim, ndo se busca formular generalizacdes abrangentes sobre o sagrado, o
profano ou a supersticdo, mas descrever, a partir da narrativa apuleiana, como o individuo
romano se comporta diante do sagrado e quais crencas manifesta. A obra Metamorphoses,
também conhecida como Asinus Aureus, de Apuleio, constitui um testemunho singular do século
II d.C., combinando elementos fabulares, filoséficos, religiosos e satiricos. Longe de oferecer um
retrato homogéneo da religiosidade romana, o romance apresenta um mosaico complexo no
qual cultos oficiais, rituais locais, praticas madgicas, adivinhagcdo popular e mistérios
greco-orientais sdo justapostos e reinterpretados pela perspectiva de seu narrador, Licio; uma
voz marcada por ironia e instabilidade, como destacam estudos recentes.

A andlise desenvolvida concentra-se nos livros I, II, VIII, IX e XI, escolhidos por
evidenciarem de maneira mais clara as crencas populares, as praticas supersticiosas e os cultos
greco-orientais frequentemente classificados pelos romanos como externa superstitio. Esses
episddios permitem examinar como Asinus aureus articula as categorias de sagrado, profano e

supersticao, bem como a forma pela qual tais dimensdes se manifestam no cotidiano romano e

! “In Rome there are many literary modes and there are many religious discourses, each with its own distinctive

associations and semiotic features. Rather than asking how religion is transmuted into literature, then we should
instead be thinking in terms of range of cultural practices, interaction, competing, and defining each other in process”.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 111



nos modos de relagdo com o divino. O estudo dialoga com autores classicos da teoria sociolégica,
da histéria e da religido, como Emile Durkheim e Mircea Eliade, ao mesmo tempo em que
incorpora criticas contemporaneas ao carater essencialista desses modelos, especialmente no
que diz respeito a aplicacdo de categorias universalizantes ao contexto romano. Dada a
complexidade social, juridica e politica da religiosidade imperial, integram-se também as
contribuicdes de Claudia Beltrao da Rosa, Semiramis Corsi Silva, Belchior Monteiro Lima Neto e
Regina Bustamante.

Além do enquadramento histdrico-religioso, considera-se fundamental a dimensao
narrativa: a instabilidade do narrador, discutida por Luca Graverini e Lucas Yukio de Azevedo
Murai, exige uma leitura critica dos relatos de magia, cultos orientais e fendémenos
sobrenaturais. Ao articular literatura antiga, historia das religides e critica narrativa, o estudo
propde uma leitura integrada de Asinus aureus, destacando sua densidade simbdlica e sua
relevancia para a compreensao da religiosidade romana e para os debates contemporaneos
sobre narrativa antiga, circulacdo de saberes no Mediterrdneo e relagdes entre experiéncia

religiosa e representacdo literaria.

Referencial teorico: o sistema religido e as suas partes (o sagrado, o
profano e a supersticdo)

A presente discussao tem como foco a religiosidade, tema amplamente explorado nas
ciéncias da religido, especialmente na psicologia e na antropologia. Por tratar-se de um objeto da
Antiguidade, inacessivel a observacao direta ou a investigacdo empirica, a andlise depende
necessariamente da literatura histérica especializada, que oferece instrumentos conceituais,
ainda que ndo permita recuperar a experiéncia subjetiva dos sujeitos antigos, mas apenas suas
representacdes culturais e literarias. Desse modo, o estudo da religiosidade em Asinus aureus
exige prudéncia no emprego de categorias modernas aplicadas a sociedades pré-modernas, pois
termos como “religido”, “crenca” e “sagrado” ndo encontram equivalentes diretos na experiéncia
romana, sendo construcdes posteriores que nao refletem com precisdo o vocabulario e as
praticas nativas. Elaborar um referencial tedérico adequado implica, portanto, dialogar com
tradigdes classicas da teoria da religido, mas situa-las criticamente no contexto da Roma

imperial.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 112



e

Para esta investigacdo, a religido é compreendida como um sistema que integra conceitos
de menor escopo, como sagrado, profano e supersticdo, utilizados aqui como categorias
analiticas. Dada a polissemia do termo “religido”, adota-se como referéncia inicial a definicao de
Durkheim: “Uma religido é um sistema solidario de crencas e praticas relativas a coisas sagradas,
isto é, separadas, interditas, crencas e praticas que unem numa mesma comunidade moral,
chamada Igreja, todos os que a ela aderem” (DURKHEIM, 2000: 32). Assim, tais categorias sdo
examinadas de modo analitico para, posteriormente, serem recombinadas na interpretagdo da
religiosidade presente na obra de Apuleio.

Compreender o funcionamento interno da religiosidade romana requer ir além das
categorias modernas e examinar como o sagrado era produzido e administrado dentro de um
sistema ritual institucionalizado. Nesse horizonte, a reorganiza¢do promovida por Augusto
desempenhou papel decisivo, pois sua intervencao direta nos locais de culto, a restauracao de
instituicdes rituais e a revitalizacdao de tradicoes antigas transformaram a paisagem religiosa da
urbs. Essa paisagem, entendida como constru¢do simbolica resultante da interagdo entre
praticas rituais e narrativas miticas, articulava simultaneamente a materialidade dos templos,
monumentos e santudrios e a pluralidade de identidades religiosas em constante negociagao.
Inserida nesse sistema, a distingdo entre sacra publica e sacra privata, conforme definida por
Festo, é fundamental: os ritos publicos eram financiados pelo Estado e realizados pro populo,
enquanto os privados atendiam a interesses familiares ou individuais. Do mesmo modo, a nogao
de sacrum designava objetos e espacos oficialmente consagrados pelos pontifices por meio da
consecratio, ato formal que exigia autorizacao do Senado, supervisdo sacerdotal e recursos
publicos. Nesse contexto, “Nas res gestae e nas imagens augustanas, depreende-se que Augusto
valorizava seus titulos sacerdotais tanto quanto, ou mais que, suas magistraturas: pontifex
maximus, augur, XV uirum sacris faciundis, VII uirum epulonum, frater arualis, sodalis titius,
fetialis fui. E suas ac¢Oes religiosas sao apresentadas como partes integrantes de sua carreira
publica, e ndo como preferéncias religiosas privadas” (BELTRAO, 2015: 15).

A imbricacdo entre religido e agéncia sociopolitica no mundo romano exige que o modelo
de Mircea Eliade seja mobilizado com cautela. Embora util para distinguir sagrado, profano e
supersticdo, sua abordagem tende a universalizar experiéncias religiosas e a abstrai-las de seus
contextos, como observa Beltrao (2015), para quem a rigida dicotomia eliadeana ndo se ajusta a

um sistema ritual pragmatico e fortemente regulado pelo Estado. Assim, sua teoria é aqui

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 113



*

I

utilizada apenas de forma instrumental, dentro de um enquadramento critico atento as

especificidades histdricas, juridicas e sociais da religiosidade romana.

Nesse contexto, torna-se necessario retomar os fundamentos de sagrado, profano e
supersticdo conforme entendidos na proépria cultura romana. No latim republicano e imperial,
religio ndo se referia a um sistema de crengas, mas a uma atenc¢do rigorosa ao ritual: escrapulo,
observancia e lealdade no trato com as divindades. A relacdo entre humanos e deuses
baseava-se em obrigacdes cultuais precisas, de modo comparavel ao dever do servo para com o
senhor ou do soldado para com o comandante. A oposicdo entre religio e superstitio é explicitada
por Cicero, que distingue os que “passavam todos os dias fazendo preces e sacrificios para que
eles proprios e seus filhos sobrevivessem”, considerados supersticiosos, daqueles que
examinavam cuidadosamente os deveres rituais, os verdadeiramente “religiosos” (De natura
deorum, 11).? Para o orador, superstitio decorre de praticas excessivas e ansiosas, enquanto
religio, associada a relegere, torna-se marca de virtude; o contraste mostra que o sistema
religioso romano se definia menos por crencas abstratas do que por praticas reguladas capazes
de garantir a ordem civica e a relacdo adequada com o divino.

A trajetoria conceitual de superstitio é complexa. Como demonstra Oliveira Silva (2024),
ja Teofrasto descrevia o deioidaiuwv (deisidaimon) como aquele que ultrapassa os limites da
pratica ritual adequada, demonstrando temor excessivo e atencdo desmedida a pressagios e
impurezas. Xenofonte emprega o termo em sentido mais neutro, “devoto fervoroso”, e Menandro
apenas o menciona sem definicdo precisa. A equivaléncia moderna entre deisidaimonia e
“supersticao” deriva sobretudo da recepcao romana, especialmente da interpretacdo de Cicero,

que associa superstitiosus a pratica oracular exagerada e a busca incessante por sinais do futuro.

2 Cic. Nat. D. II. 28. 72: “Nam qui totos dies precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites essent superstitiosi
sunt appellati, quod nomen patuit postea latius; qui autem omnia quae ad cultum deorum pertinerent diligenter
retractarent et tamquam relegerent, [hi] sunt dicti religiosi ex relegendo, ut elegantes ex eligendo ex diligendo
diligentes ex intellegendo intellegentes; his enim in verbis omnibus inest vis legendi eadem quae in religioso.Ita factum
est in superstitioso et religioso alterum vitii nomen alterum laudis. Ac mihi videor satis et esse deos et quales essent
ostendisse’.

“Pois aqueles que passavam o dia inteiro rezando e oferecendo sacrificios para que eles préprios e seus filhos
sobrevivessem foram chamados supersticiosos, nome que depois passou a ter um uso mais amplo. Ja aqueles que
reconsideravam cuidadosamente tudo o que dizia respeito ao culto dos deuses e, por assim dizer, ‘relia’ essas
praticas, foram chamados religiosos, de relegere, assim como elegantes vem de eligere, diligentes de diligere e
inteligentes de intellegere; pois, em todas essas palavras, esta presente a mesma forca de legere que ha em religiosus.
Assim aconteceu que, entre supersticioso e religioso, um termo passou a designar um vicio e o outro, um elogio. E
creio ter demonstrado suficientemente que os deuses existem e qual é a sua natureza” (traduc¢io nossa).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 114



e

Ha também um fragmento de uma comédia de Menandro cujo titulo é Aecioidaipwv
(Deisidaimon), contudo, ndo temos qualquer informacdo sobre o seu entendimento da
palavra. Ja a opcdo moderna de traduzir deioidoiuovia (deisidaimonia) por supersticdo
segue a interpretacdo de Cicero em Natureza dos deuses, 1.117, que tomou emprestado

do termo superstitiosus presente na comédia Anfitrido, no verso 323, de Plauto, em que

7

o supersticioso é aquele que recebeu o dom divino da profecia (Riess, 1885: 41), e
assim, para orador romano, superstitio é a adivinhacdo, a arte de predizer o futuro

(OLIVEIRA SILVA, 2024: 123).

Plutarco desloca o debate sobre superstitio ao trata-la ndo como simples excesso ritual,
mas como a forma mais nociva de ignorancia religiosa. Para ele, o supersticioso acredita em
narrativas miticas fantasiosas e atribui aos deuses a¢des arbitrarias e danosas, revelando uma
corrup¢do do juizo racional tdo grave quanto, ou mais grave que, o ateismo: o ateu perde a
capacidade de julgamento racional e passa a ser guiado pelas paixdes (OLIVEIRA SILVA, 2024:
124). Nessa perspectiva, supersticao e impiedade constituem desvios simétricos derivados de
uma mesma falha cognitiva: a incapacidade de conhecer corretamente a natureza divina. Essa
elaboracdo plutarquiana, ao destacar os efeitos morais e psicologicos da supersticao, oferece um
contraponto relevante as concep¢des romanas de religio e superstitio, evidenciando como tais
categorias funcionavam como instrumentos de distin¢do social, moral e politica no Mediterraneo
imperial.

A supersticao, nesse quadro, ndo possui um espaco institucional préprio: dissemina-se
pela tradicdo oral, atravessa diferentes estratos sociais e inclui praticas rituais que nao se
articulam ao culto oficial, embora possam influencia-lo ou dele derivar. Ela expressa a crenca em
uma forga “além” do mundo sensivel, mas sem reconhecimento ou legitima¢do por parte do
Estado. Plutarco entende ateismo e supersticdo como dois extremos do mesmo mal: o medo dos
deuses. O ateismo nega a existéncia divina e produz indiferenca; a supersticdo a afirma, mas a
associa a dor e ao dano, gerando temor excessivo. Ambos os desvios resultam de ignorancia: no
ateismo, pela descrenca no auxilio divino; na supersticao, pela crenga no mal provocado pelos
deuses. Assim, enquanto o ateismo decorre de uma razdo corrompida, a supersticdo nasce de

uma emocio derivada dessa mesma razio equivocada®.

? Plut. Mor. II, De superst. 1: “Tijc mepi Oecdv duabiog xoi dyvoiog ev0dg &€ apyiic diya poeiong 1o uév omep év ywpioig
oxlnpois toig dvritdmols #fieor v dbeodtnta, 10 &’ domep &v Uypoic Toic ATAAOIS TV JEI0I00IUOVIOY TETOINKEY. ATOTO UEV

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 115



e

A religido romana difere profundamente das religibes modernas, pois se estruturava
prioritariamente na pratica ritual e ndo na crenca interior. A relacdo entre humanos e divindades
também contrastava com a concepg¢do cristd contemporanea. Como explica Paul Veyne, no
volume inicial de Histéria da vida privada, os deuses ndo eram entidades metafisicas
onipotentes, mas seres que integravam o mundo e ocupavam posi¢do hierarquicamente superior
por serem imortais. Eram, nas palavras do autor, “super-homens” (VEYNE, 1994: 202-203), o
que permite compreender a divinizacdo de Otaviano com o epiteto Augustus, ja que suas agdes o
colocavam acima do homem comum.

Durkheim define o sagrado como tudo aquilo relacionado ao culto e a adoracdo de uma
divindade, desde objetos até espacos rituais. O sagrado ndo € inerente ao objeto: existe porque a
pratica ritual o institui. Sagrado é aquilo que esta imbuido de uma aura divina na visdao do
devoto, que foi feito por maos nao-humanas (LATOUR, 2008), o que ocasiona que o sagrado seja
usado para além da religido ou de mitos. O profano, como o proprio nome indica (profanus <
=pro + fanum) é aquilo que estd diante do templo, ou seja, fora desse, aquilo que esta fora dessa
aura divina.

O par sagrado/profano tornou-se influente apdés Mircea Eliade (1992), embora sua
aplicagdo ao contexto romano seja limitada por seu carater essencialista e universalizante, como
argumenta Beltrdo (2015). No universo romano, o sagrado ndo é um plano ontolégico distinto,
mas uma qualidade atribuida pela a¢do ritual. Ainda assim, a no¢do eliadeana do rito como
momento liminar, no qual o individuo transita entre o tempo profano e o mitico-sagrado,
permanece util quando reinterpretada a luz da especificidade romana.

Nesse cendrio conceitual, torna-se necessario examinar também a supersticao
(superstitio), que nao se integra plenamente a religio oficial, mas tampouco se situa
completamente fora dela. Trata-se de uma zona intermediaria que engloba praticas, crencgas e

rituais populares ndo reconhecidos pelo Estado, mas que mantém relacdo constante com o

00V KpioiC wevdiig, GAAmC Te KAV ] mepi tadta, poyOnpov: 1j 6¢ kol méog mpdoeot, oyOnpotatov. mév yap mabog fotke drdry
pAeyraivovoa eivarr Frol kofdmep ai peto mpovuotog ékfolai v dpbpwv, obtws ai peta mabovg diaotpopai s Wy
xolematepar”.

A A . . VR :

A ignorancia e a incompreensao acerca dos deuses, desde o principio, dividindo-se em dois cursos, produz, como
que em terrenos duros, nos caracteres rigidos, a impiedade (athedtes), e, como que em terrenos Umidos, nos
caracteres delicados, a supersticao (deisidaimonia). Todo julgamento é falso — e, sobretudo quando se trata dessas
questdes — é pernicioso; mas, quando a isso se acrescenta uma paixao, torna-se o pior de todos. Pois toda paixao
assemelha-se a um engano em ebulicdo; e, assim como as luxacdes que seguem uma ferida sdo mais dificeis de
tratar, assim também as distor¢des da alma que se seguem a uma paixdo sdo mais graves” (traducido nossa).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 116



*

I

universo religioso. O exame conjunto do sagrado, do profano e da supersticao é, portanto,

fundamental para compreender a forma como Asinus aureus representa a experiéncia religiosa

na Roma imperial, evidenciando a articulacdo fragmentada entre essas trés dimensdes.

Tabela 1: sagrado, profano e supersticdo

Praticas na esfera do/a
Sagrado Supersticao Profano
Espaco religioso v X X
Sacerdote v X X
Rituais v v X
Crengas v v X
Reconhecimento pelo v X v
Estado
Exemplos Culto de Jupiter, culto a | Cultos orientais, magia, Trabalho oficial,
figura do Imperados, crencas populares, espetaculo de
pratica dos auspicios adivinhagdo?. gladiadores, transagdes
comerciais.

Fonte: dados da pesquisa.

Como indicado na tabela, o profano poderia sugerir uma conduta distante da religido,
algo que hoje se aproximaria do ateismo. Contudo, essa ideia ndo se aplica plenamente ao
contexto romano, pois quase todas as a¢des do cotidiano eram ritualizadas em algum grau e,
portanto, inseridas no universo religioso. O sagrado e o profano ndo constituiam opgoes
excludentes de vida; ambos coexistiam e estruturavam a existéncia romana simultaneamente. A
supersticao, cuja etimologia remete a super e sto, expressava crencas amplamente difundidas na
sociedade e situava-se fora da religio oficial, entendida como oficio cerimonial voltado as

divindades reconhecidas pelo Estado.*

* Os auspicios, a aruspicacao e os livros sibilinos eram praticas ligadas a religido oficial. O primeiro era a observacao
dos voos das aves com o intuito de revelar se os deuses eram favoraveis ou ndo as decisdes de governo e guerra. O
segundo examinava as entranhas das vitimas com o intuito de revelar o futuro, o terceiro era um conjunto de livros
contendo profecias que deviam ser interpretadas. Essas praticas se antepdem a adivinhagdo, pratica de “tirar a
sorte” através de varetas, cartas ou pedrinhas, atos ridicularizados por Cicero de acordo com Novak (1991).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 117



e

O profano, afastado do sentido moral atribuido por Plutarco, pode ser descrito em termos
estruturais como o ambito da vida comum e pratica. Era reconhecido pelo Estado nas atividades
nao religiosas, como os cargos administrativos e militares, e também nas praticas que perderam
sua fungdo ritual, permanecendo apenas como formas de entretenimento, como as corridas, os

espetaculos de gladiadores e o teatro.
O romano e a religido

O Império Romano constituia um mosaico de praticas religiosas, valores culturais e
identidades em permanente negocia¢do. A religido ndo era apenas uma esfera privada, mas
parte estruturante da ordem publica, do direito e do cotidiano. Como observa Claudia Beltrao da
Rosa (2015), os rituais romanos compunham uma engrenagem central da vida civica,
reafirmando valores sociais por meio de um “tempo religioso” construido entre tradicdo e
normas juridicas. Nesse contexto, religido e identidade estavam profundamente articuladas, e o
sagrado operava como elemento de coesao social e de delimitagdo simbolica entre grupos.

A religiosidade romana, de base politeista e carater pragmatico, organizava-se em torno
de multiplas divindades e praticas. Junito de Souza Brandao (1993) destaca que o romano nao
buscava obedecer aos deuses, mas concilid-los, convocando sua benevoléncia em beneficio
pessoal, familiar e estatal. Essa légica de negociacdo permeava toda a cultura romana e aparece
de modo expressivo no Asno de Ouro, de Apuleio, obra do século II d.C. que combina elementos
fabulosos, religiosos e filos6ficos ao narrar a transformacdo de Lucio em asno apdés um
experimento magico. A narrativa evidencia as fronteiras fluidas entre religido oficial, praticas
magicas e cultos de mistério.

Como argumenta Semiramis Corsi Silva (2012), Apuleio utiliza tanto a fic¢do quanto o
discurso juridico de Apologia para afirmar-se como fildsofo e intelectual e para denunciar o uso
politico das acusac¢des de crimen magiae. Essas disputas revelam tensdes préprias do Império,
sobretudo nas provincias africanas. Belchior Monteiro Lima Neto (2020) mostra que, na Africa
romana, o contato entre tradicOes locais e praticas helenizadas e romanas produzia conflitos,
sendo a magia um dos principais espacos simbdlicos dessas tensdes. A obra de Apuleio,
portanto, reflete e elabora esse embate entre religiosidade popular, filosofia e religido estatal.

A trajetéria de Lucio culmina em sua conversdao ao culto de Isis, deusa central dos

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 118



*

I

mistérios egipcios que ganhavam projecao no Ocidente romano. Regina Bustamante (2020), ao

analisar os mosaicos e praticas visuais da Africa romana, mostra como esses elementos
religiosos e iconograficos eram fundamentais na afirmacdo de identidades locais. Em O Asno de
Ouro, a conversdo de Lucio é acompanhada de uma transformacao social e simbdlica: ele deixa
de ser animal para tornar-se homem, cidaddo, sacerdote. O deus Osiris, ao aparecer-lhe em
sonho, ndo apenas o chama ao servico do sagrado, mas também o aconselha a continuar sua vida

publica como advogado:

Denique post dies admodum pauculos deus deum magnorum potior et potiorum summus
et summorum maximus et maximorum regnator Osiris non in alienam quampiam
personam reformatus, sed coram suo illo venerando me dignatus adfamine per quietem
recipere visus est: quae nunc, incunctanter gloriosa in foro redderem patrocinia, nec
extimescerem malevolorum disseminationes, quas studiorum meorum laboriosa doctrina
ibidem exciverat. Ac ne sacris suis gregi cetero permixtus deservirem, in collegium me
pastophorum suorum immo inter ipsos decurionum quinquennales adlegit. Rursus
denique quaqua raso capillo collegii vetustissimi et sub illis Syllae temporibus conditi
munia, non obumbrato vel obtecto calvitio, sed quoquoversus obvio, gaudens obibam

(Apul. Met. X1.30).

Daf a trés dias, o deus que dos grandes deuses é o maior, dos melhores o mais augusto,
dos mais augustos o maior, dos maiores o mestre soberano, Osiris, me apareceu em
sonho, ndo sob qualquer figura, de empréstimo, mas mostrando-se face a face e se
dignou fazer ouvir o seu verbo venerando. Incitou-me entdo, sob o seu patrocinio, a
continuar resolutamente no férum minha gloriosa carreira de advogado. Que nao
temesse as maledicéncias invejosas, provocadas naquele meio por meu trabalho
erudito e minha cultura. Por fim, ndo me quis mais ver misturado ao comum dos
mortais, no exercicio de seu culto. Fez-me entrar para o colégio dos pastoforos, e me
elevou até a classe de decurido quinquenal. Mandei raspar a cabeca completamente,
entdo, e, nesse vetustissimo colégio, fundado desde os tempos de Sila, sem velar nem
proteger a calva, mas ao contrario, expondo-a a todos os olhares, das minhas honrosas

funcdes me desincumbi com alegria (APULEIO, 2020: 465-467).

A cena final do Asno de Ouro, na qual Lucio recebe em sonho a visita de Osiris e é

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 119



*

I

incorporado progressivamente a hierarquia sacerdotal, ilustra de modo exemplar essa

confluéncia entre sagrado, profano e supersticao. Nesse trecho que encerra o romance, vemos o
sagrado, o profano e a supersticdo imbricados, confirmando a afirmac¢do de Brandao (1993) de
que a religido romana consistia em sacralizar o cotidiano e vice-versa. O deus lhe aparece em
sonho (sagrado), o aconselha a continuar a advogar (profano) e o adverte a ndo temer a inveja
de seus pares (supersticdo). A vida do homem romano é atravessada por esses elementos
simultaneamente, mesmo quando aparentemente diversos ou até antagonicos.

Compreender a religiosidade romana exige abandonar modelos modernos que
privilegiam crengas internas ou experiéncias subjetivas. Como observam Feeney (1998) e
Beltrdao da Rosa (2015), a religido em Roma estava entrelacada a vida publica e ao cumprimento
de obrigacdes rituais, ndo a adesdo doutrinaria. O que importava eram as ag¢des: ritos corretos,
férmulas adequadas e respeito ao mos maiorum. Nao havia ortodoxia ou heresia, mas critérios
de legitimidade e eficacia capazes de manter a pax deorum.

Nesse contexto, a pietas era o eixo da vida religiosa. Mais que devogao intima, designava
os deveres do individuo para com deuses, familia e comunidade. A ruptura desse equilibrio
simbélico podia ameagar toda a cidade, razdo pela qual prodigios e eventos extraordinarios
eram entendidos como sinais de desordem e demandavam expia¢do. Daf a necessidade de um
sistema sacerdotal especializado, composto por pontifices, dugures, vestais e outros corpos
responsaveis por zelar por calendarios, auspicios e rituais oficiais. A religido, portanto, integrava
o aparato estatal e garantia sua continuidade.

E nesse horizonte que se compreende a trajetéria de Liicio em Asinus Aureus. Sua
conversdo e integracdo aos pastophori e aos decuriones quinquennales revelam como sagrado,
profano e supersticdo se entrelacam na experiéncia religiosa romana, reafirmando a
sacralizacdo do cotidiano apontada por Brandao (1993). Mais que uma transformacgao espiritual
individual, a narrativa mostra a reinsercdo do sujeito na ordem civico-religiosa. A religio
praticada segundo os valores aceitos funcionava como caminho de reintegracdo, ao passo que a
superstitio representava desvio e ameaca.

Como observa McDonald (2016: 44), Licio abandona sua curiositas, entendida como
tendéncia ao descontrole e ao saber proibido, e, ao adotar a disciplina ritual isiaca, obtém
protecdo divina e restaura sua posi¢do social. De modo analogo, Psique alcan¢a redengdo ao

submeter-se a vontade dos deuses, sendo reintegrada plenamente ao corpo social. Esses

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 120



*

I

episodios evidenciam que, na visdo romana, a religio reforcava a ordem coletiva, enquanto a

superstitio se associava a praticas estrangeiras, desordenadas e potencialmente perigosas.

Essa convivéncia entre tradicdo religiosa, racionalidade filoséfica e pratica social é
discutida amplamente por Paul Veyne. Para ele, os romanos cultos ndo criam literalmente nos
deuses, mas participavam das praticas religiosas por tradicao e prudéncia. Ele argumenta: “O
que autorizava a participar da religido popular, em parte por condescendéncia, pois as fabulas
dizem a verdade numa linguagem ingenuamente falsa, e em parte por prudéncia intelectual, pois
quem sabe se Apolo, mais que um nome vazio, ndo é uma Emanacao, apesar das fabulas que o
rodeiam” (VEYNE, 1994: 209)?

Essa atitude de adesdo pragmatica ao ritual era compativel com uma perspectiva
filosofica racionalista. Segundo Veyne, a supersti¢do era atribuida ao povo simples ou ao Oriente,
e o medo dos deuses - ao contrario da admiracdo - era considerado indigno da mentalidade
classica. Logo, “o medo dos deuses é o que os romanos entendiam por ‘supersticao’; deixavam a
gente do povo, nesse oriente habituado a obedecer a potestades, imaginar que devogao significa
proclamar-se escravo, servidor de um deus”, entdo, “no fundo a relacdo classica com os deuses é
nobre e livre: é de admiracao” (VEYNE, 1994: 205).

Lucio, nesse sentido, representa a sintese do romano culto: ele respeita os deuses,
participa dos cultos e reconhece seu valor simbélico, mas também continua seu oficio no forum,
mantendo uma perspectiva pratica da vida. Veyne aprofunda essa tensao entre crenga e ritual ao
afirmar que “nao houve nenhuma irreligido popular em Roma: o povo nunca deixou de crer e
rezar” Ainda assim, questiona: “Mas em que um romano culto - um Cicero, um Horacio, um
imperador, um senador, um notavel - podia crer dentro dessa fantasmagoria dos deuses
ancestrais? A resposta é categoérica: ndo podiam crer em nada” (VEYNE, 1994: 208).

Nesse vacuo de crenca efetiva, surgem os sistemas filoséficos como o estoicismo e o
epicurismo, que ofereciam métodos para alcangar a felicidade e lidar com as perturbagdes da
alma. Enquanto a religido oficial garantia a continuidade social por meio do ritual, a filosofia
tentava oferecer uma forma de tranquilidade interior. A religido paga, portanto, era sobretudo
uma religido da festa, da celebracdo da vida, ndo uma doutrina de salvagdo: “A religido paga é a
religido da festa, da alegria. A religido ndo tratava do pds-vida, nem dava uma resposta para tais
inquietacoes. As seitas filoséficas, buscavam dar ao seguidor um ‘método de felicidade’, mas

ambas as correntes ndo creem veementemente no além. Inclusive entre a raia midda a crenga

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 121



geral no inicio do século I d.C. é que a morte é o fim, e nada ha além disso” (VEYNE, 1994:
208-210).

Nesse cenario, os cultos mistéricos como o de [sis, de Osiris, de Mitra ganham espaco por
oferecerem experiéncias emocionais e respostas simbdlicas as inquietagdes humanas. Apuleio,
com sensibilidade e ironia, insere essas questdes em sua narrativa, construindo uma obra que é
simultaneamente literatura fantastica, documento etnografico e reflexdo filoséfica. Como
mostram os estudos de Beltrdo da Rosa, Corsi Silva, Lima Neto, Bustamante, Brandao e Veyne, O
Asno de Ouro permite vislumbrar a complexidade do sagrado no mundo romano - onde religido,

magia, poder e identidade se entrelacam numa rede de significados em constante reelaboracao.
Os cultos greco-orientais

Os cultos greco-orientais constituiam um conjunto heterogéneo de praticas religiosas
formadas pelo sincretismo entre tradi¢cdes do Oriente Préximo e do Egito, elementos da religiao
grega e influéncias dos mistérios de Eléusis. Embora tenham se desenvolvido em diferentes
momentos, atingiram seu auge na Grécia no século I a.C. e, posteriormente, difundiram-se em
Roma. A adesao a esses cultos estava relacionada as incertezas sobre vida, morte e destino,
questdes que nem a religido tradicional nem a filosofia eram capazes de responder plenamente.
Para gregos e romanos, tais cultos ofereciam consolo diante da morte e a promessa de
continuidade pds-vida. Segundo Mircea Eliade, esse tipo de religiosidade se estruturava
justamente na busca por superacdo da angustia existencial e por uma experiéncia de sentido que

transcendesse os limites da religido civica.

[..] elites intelectuais haviam descoberto outras mitologias capazes de justificar e
articular novas concepcoes religiosas. Por um lado, havia as religides dos Mistérios, de
Eleusis e das confrarias érfico-pitagéricas aos Mistérios greco-orientais, tdo populares
na Roma imperial e nas provincias. Por outro lado, havia o que se poderia chamar de
mitologias da alma, soteriologias elaboradas pelos neo-pitagéricos, neoplatonicos e
gndsticos. A tudo isso deve-se acrescentar a expansao dos cultos e mitologias solares,
as mitologias astrais e funerarias, bem como todos os tipos de ‘supersticdes’ e "baixa

mitologia" populares (ELIADE, 1992: 112).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 122



e

Devido as religioes orientais, a sterna superstitio dos romanos muda de comportamento,
pois, “[...] antes de atingirem o mundo romano essas religioes foram selecionadas e modificadas
pela época helenistica, sendo inclusive o grego a lingua litirgica da maioria delas e os mistérios
de Eléusis o modelo para sua celebragdo mistérica. [..] uma vez na Urbs elas tenderam a serem
romanizadas e, ndo sem resisténcia, incorporadas ao pantedo do culto oficial” (PINTO, 1991:
222).

Em Asinus Aureus, Apuleio delineia um panorama significativo das praticas religiosas de
seu tempo, com destaque para os cultos orientais difundidos no Império. Lucio valoriza
especialmente os mistérios isiaticos e mitraicos, apresentados como cultos de prestigio capazes
de inseri-lo em circulos inicidticos e de reforcar sua identidade civica. Como observa Pinto
(1991: 225), o culto de Isis buscava preservar um espaco privado de tranquilizagio e felicidade
da alma, articulando experiéncia religiosa e integracdo social. Em contraste, os cultos de Cibele e
da Dea Syria sdo descritos negativamente devido ao carater marginal que recebem na obra: a
autocastracdo dos galli implicava perda de cidadania e os devotos da Dea Syria eram
representados como mendicantes envolvidos em praticas consideradas supersticiosas. Pinto
(1993: 223) destaca que Lucio rejeita e desqualifica essas devog¢des por associa-las a desordem
social e a comportamentos desviantes. As representacdes apuleianas indicam que o valor de um
culto ndo residia em manifestagdes extraordinarias, mas em sua adequagdo a ordem civica e na
utilidade social de seus rituais. A distingdo entre religio legitima e superstitio desviante
baseava-se, portanto, em critérios sociais, juridicos e politicos.

A literatura grega e romana também evidencia que a comunicagdo entre humanos e
deuses era central na experiéncia religiosa. Na épica homérica, essa interagdo dava-se sobretudo
por epifanias, sacrificios e preces, mas a tradigdo posterior apresenta fronteiras cada vez mais
fluidas entre apari¢des, sonhos e manifestacdes divinas. Sonhos podiam oferecer mensagens
verdadeiras ou enganosas, e figuras sobrenaturais eram designadas por termos como daimon,
phdsma e eidolon, ou monstrum e imago, no latim. Reitz (2019: 686) demonstra que versos
formulaicos idénticos eram usados para introduzir diferentes tipos de contato sobrenatural,

sugerindo que tais experiéncias eram literariamente percebidas como analogas e interligadas.

O culto greco-oriental e a supersticdo em Asinus Aureus

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 123



e

Asinus Aureus ocupa posicao singular na literatura latina por articular, em estrutura de
mosaico, episédios comicos, licenciosos e religiosos que compdem um retrato amplo das
praticas supersticiosas e dos cultos em circulacdo no mundo romano. O enredo organiza-se em
trés movimentos principais. Nos livros I a IlI, destacam-se relatos de prodigios, feiticarias e
crencas populares que culminam na metamorfose de Lucio em asno, motivada por sua
curiosidade imprudente pelo extraordinario. Do livro IV ao inicio do IX, a narrativa acompanha
os sofrimentos e deslocamentos do protagonista em sua condicdo animal, entre episddios
paralelos como o sequestro de Caridade, o mito de Eros e Psique, casos de adultério e cenas de
violéncia que antecipam sua futura transformacao simbolica. Nos livros IX a XI, apos sucessivas
provacgdes, Lucio alcan¢a notoriedade por seu comportamento quase humano, até ser levado a
fugir de uma exibicdo publica obscena. Nesse momento, recebe em sonho a intervencio de Isis,
recupera a forma humana, ingressa em seu culto e, ja em Roma, reintegra-se a ordem social
exercendo a advocacia.

A leitura da religiosidade no romance exige prudéncia metodolégica, pois Lucio, narrador
autodiegético, é reiteradamente tratado pela critica como voz pouco confidvel. Luca Graverini
(2007) demonstra que essa ambiguidade manifesta-se desde o prélogo, cujo inicio com at ego
pressupde uma oposicdo discursiva que o leitor ndo pode identificar, projetando-o em uma
conversac¢do ja em curso. Essa estratégia cria a sensacdo de acesso apenas parcial a uma troca
narrativa maior e refor¢a a dimensao performativa da narragdo. Ao definir o texto como sermo
Milesius, o prologo ancora-se em uma tradi¢do marcada por ironia e artificio. Como sintetiza
Graverini, “o prologo das Metamorphoses nao é facil de interpretar [...] a posicao enfatica de at
ego tibi implica uma narrativa anterior [...] somos lan¢ados na posicdo de quem escuta somente
parte de uma troca narrativa ja em andamento” (GRAVERINI, 2007: 2-3). Dessa forma, os relatos
de magia, supersticdo e culto ndo devem ser lidos como testemunhos diretos do universo
religioso romano, mas como construgdes literarias mediadas por ambivaléncia e
autorreflexividade.®

Como ressalta Murai (2022), a experiéncia asinina de Lucio funciona como metafora de

um processo de aprendizagem irregular, marcado por erro, distor¢do e fabulagdo, de modo que a

* “the prologue to the Metamorphoses is not easy to interpret [...] the emphatic position of at ego tibi implies a
previous storytelling [...] we are plunged into the position of overhearing part of a larger narrative exchange already
in progress” (GRAVERINI, 2007: 2-3).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 124



*

I

voz que relata magia, supersticdo e praticas cultuais é literariamente construida e permeada por

humor, ambivaléncia e estratégias retodricas. Essa falta de confiabilidade é reforcada quando se
observa, como demonstra o mesmo autor (MURAI, 2022: 14), o lugar singular ocupado pelo
narrador apuleiano em comparagdo com outros romances antigos. Diferentemente das Efesiacas
de Xenofonte, da Historia de Apolonio de Tiro ou das Etiépicas de Heliodoro, obras nas quais o
narrador permanece discreto ou quase invisivel; e também distinto dos narradores episédicos
de Dafnis e Cloé, Leucipe e Clitofonte ou Quéreas e Calirroe, o narrador de Asinus Aureus se
apresenta desde as primeiras palavras como um “eu” plenamente assumido e performativo. O
enigmatico inicio em at ego rompe com as convengdes do género ao estabelecer de imediato
uma relacao autorreferencial com o leitor, inserindo-o em uma conversa ja em andamento e
sinalizando que a narrativa sera mediada por uma subjetividade instavel. Assim, a singularidade
estrutural do prélogo, somada a oscilacao entre ingenuidade e ironia ao longo da obra, confirma
que os relatos de Lucio ndao oferecem acesso direto ao universo religioso romano, mas uma
representacao filtrada pela ficcionalidade e pela performatividade narrativa.

A narrativa tem inicio com Lucio em sua viagem a Tessalia, hospedando-se na casa do
avarento Mildo. Ao final desse trajeto, ele encontra dois viajantes que discutem a veracidade de
um episodio extraordinario narrado por um deles. Intervindo na conversa, Lucio ouve de um dos
interlocutores, cético, que ndo se pode acreditar nas maravilhas relatadas por seu companheiro,

Sécrates. Em resposta, o protagonista afirma:

Minus hercule calles pravissimis opinionibus ea putari mendacia quae vel auditu nova vel
visu rudia vel certe supra captum cogitationis ardua videantur; quae si paulo accuratius
exploraris, non modo compertu evidentia verum etiam factu facilia senties (Apul. Met.

1.3).

Minha opinido tu ndo conheces: o erro e o preconceito ndo querem ver sendo mentira
quando ndo se estd preparado para ouvir, nem habituado a ver, essas coisas que
parecem pelo menos ultrapassar o nivel da inteligéncia; mas um acurado exame te
convencera de que tais fatos sdo, ndo somente de uma verdade irrefutavel, mas de facil

execugdo (APULEIO, 2020: 41)

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 125



e

Essa cena inaugural ja anuncia o papel central da credulidade, da interpretacdo e da
percepc¢ao do extraordindrio no romance, além de antecipar o entrelacamento entre maravilhas,
praticas supersticiosas e experiéncias religiosas que atravessara toda a obra. A partir desse
momento, a narrativa se expande em multiplas dire¢des, incorporando episédios de magia,
crencgas populares e cultos greco-orientais que moldarao profundamente o percurso de Lucio.

A passagem evidencia a disposicdo de Lucio em acreditar em prodigios, embora sua
postura, a primeira vista, revele certa neutralidade racionalista. Como homem instruido e
socialmente distinto, ndo lhe convinha admitir publicamente sua inclinagdo por crencas
consideradas supersticiosas. Ainda assim, sua curiosidade diante do extraordinario torna-se
evidente. O episodio narrado por Sécrates inaugura a série de relatos envolvendo feiticaria que
atravessam os primeiros livros da obra. Socrates conta ter buscado abrigo na casa de uma velha

estalajadeira chamada Méroe, a quem descreve da seguinte forma:

[..] et utpote ultime adfectus ad quandam cauponam Meroen, anum sed admodum

scitulam (Apul. Met. .7).

[..] fui procurar abrigo em casa de uma velha estalajadeira chamada Méroe, muito

agradavel, apesar da idade (APULEIO, 2020: 45).

"Parce" inquit "in feminam divinam, nequam tibi lingua intemperante noxam
contrahas." [...] "Saga” inquit "et divina, potens caelum deponere, terram suspendere,
fontes durare, montes diluere, manes sublimare, deos infimare, sidera exstinguere,

Tartarum ipsum inluminare” (Apul. Met. 1.8).

“E uma mulher demoniaca. Contém tua lingua, se ndo queres atrair nenhum maleficio”.
[..] Magica e adivinha, tem o poder de abaixar o céu, de suspender a terra, de petrificar
as fontes, de diluir as montanhas, de sublimar os manes e derrubar os deuses, de

apagar as estrelas e iluminar o Tartaro” (APULEIO, 2020: 47).

Amatorem suum, quod in aliam temerasset, unico verbo mutavit in feram castorem, quod
ea bestia captivitatis metuens ab insequentibus se praecisione genitalium liberat, ut illi
quoque simile [quod venerem habuit in aliam] proveniret. Cauponem quoque vicinum

atque ob id aemulum deformavit in ranam, et nunc senex ille dolium innatans vini sui

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 126



e

adventores pristinos in faece submissus officiosis roncis raucus appellat (Apul. Met. 1.9).

Um de seus amantes cometeu a temeridade e lhe ser infiel. Com uma tnica palavra, ela
o transformou em castor, a fim de que ele tivesse o destino daquele animal selvagem
que, por temor do cativeiro, corta as partes genitais para se livrar dos cacadores. O
dono de uma casa de prazer vizinha, e, que, por isso mesmo, lhe faria concorréncia, foi
trocado por ela em ra. Agora o velho nada no tonel e, mergulhando no limo, satida com
toda a cortesia, com os seus coaxos roucos, aqueles que outrora vinham beber do seu

vinho (APULEIO, 2020: 47).

Diferentemente da figura da bruxa medieval, geralmente associada ao culto de entidades
demoniacas e a oposicdo direta a religido oficial, a feiticeira no contexto romano é apresentada
como alguém que manipula forgcas divinas de natureza cténica com o objetivo de alcancar fins
imediatos. A pratica magica é, nesse cendrio, menos uma ruptura com o sagrado e mais um
desvio pragmatico da religio tradicional. A figura da feiticeira é comumente associada a
mulheres idosas que, privadas dos atributos fisicos da juventude, mas ainda movidas por
desejos sensuais, recorrem a magia como meio de realizar suas fantasias. Também eram
frequentes os encantamentos dirigidos contra rivais em disputas amorosas, comerciais ou

vizinhangas, como observa Ugo Enrico Paoli:

A ilusdo de poder intervir poderes sobrenaturais nas coisas do amor, como aliados de
um coragdo traido ou uma paixao ndo correspondida, deu origem as primeiras praticas
da feiticaria feminina. Para atrair o ente querido, a mulher transformou-se em uma
feiticeira, mais obstinada em seus encantas, mais velha, feia e desprezada que sentia.
[..] Disto ele estava tdo convencido, que alguns atribuiram os eclipses lunares a feiticos
de mulheres amorosas. O poder daqueles miseraveis era tal que ninguém podia ter
certeza deles, e todos tentaram se proteger antecipadamente, pendurando uma barba
de lobo a sua porta, porque as barbas do lobo tinham grandes virtudes nos feiticos e

para torné-los efetivos, j4 que para torna-los intteis® (PAOLI, 1957: 372-373; nossa

® “La ilusién de poder hacer intervenir potencias sobrenaturales en las cosas de amor, como aliadas de un corazén
traicionado o de una pasién no correspondida, hizo surgir las primeras prdcticas de hechiceria femenil. Para atraer al
ser amado, la mujer se transformaba en hechicera, tanto mds obstinada en sus encantamientos cuanto mds vieja, fea y
despreciada se sentia. [...] De esto se estaba tan convencido, que algunos atribuian los eclipses lunares a sortilegios de
las mujeres amantes. El poder de aquellas desdichadas era tal, que nadie podia sentirse seguro de ellas, y todos
procuraban precaverse por anticipado, colgando a su puerta una barba de lobo, porque las barbas de lobo tenian

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 127



e

traducao).

Ja em Hipata, na Tessalia, Lucio hospeda-se na casa de Milao. No dia seguinte, encontra-se
com sua tia Birrena, que o convida a conversar em particular. Na residéncia dela, Lucio
depara-se com uma escultura de Diana e Actedo, cuja beleza o deixa profundamente
impressionado. A representacao remete ao mito segundo o qual Actedo, por ter surpreendido a
deusa nua durante o banho, é transformado em cervo e morto por seus proprios caes. Aqui, o
mito surge como um elemento decorativo no atrio, tratado como arte luxuosa, mas esvaziada de
funcdo religiosa. A escolha desse motivo iconografico nao é fortuita: embora vinculado a uma
religiosidade arcaica ja desacreditada, o mito, conforme observa Paul Veyne, conserva uma
"verdade" simbdlica latente nas "mentiras" da tradicdo (VEYNE, 1994). Nesse sentido, a imagem
antecipa simbolicamente a proépria metamorfose de Ldcio - um pressagio funesto da
transformacdo que o aguarda.

Nesse momento da narrativa, Birrena, em conversa reservada, adverte Lucio sobre a

natureza ambigua e perigosa de Panfilia, esposa de Mildo, seu anfitriao:

"Per hanc" inquit, "deam, o Luci carissime, ut anxie tibi metuo et ut pote pignori meo
longe provisum cupio, cave tibi, sed cave fortiter a malis artibus et facinorosis illecebris
Pamphiles illius, quae cum Milone isto, quem dicis hospitem, nupta est. Maga primi
nominis et omnis carminis sepulcralis [...] Nam simul quemque conspexerit speciosae
formae iuvenem, venustate eius sumitur et ilico in eum et oculum et animum detorquet.
Serit blanditias, invadit spiritum, amoris profundi pedicis aeternis alligat” (Apul. Met.

I1.5).

Juro por esta deusa, meu carissimo Lucio, que padego grandes angustias por tua causa,
e queria, pois te amo como a um filho, velar tua seguranca, antes que o mal acontega.
Guarda-te, guarda-te energicamente dos perigosos artificios e da criminosa seducado
dessa Panfilia, mulher de Mildo que dizes ser teu hospedeiro. Ela passa por magica de
primeira ordem, e entendida em todos os géneros de encantamentos sepulcrais. [...]
Reparando num mog¢o bonito e bem-feito, atraida por sua beleza, ndo tira dele nem os

olhos nem o espirito, enlaca- para sempre nas armadilhas de um amor insacidvel

grandes virtudes en los sortilegios, ya para hacerlos eficaces, ya par a tornarlos vanos’.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 128



e

(APULEIO, 2020: 73-75).

Longe de acatar os conselhos prudentes de sua tia, Lucio, movido por intensa curiositas,
insiste em manter-se proximo da mulher encantadora, com o objetivo explicito de aprender os
segredos da magia. Para tanto, estabelece uma alianca com Fétis, escrava de Panfilia e sua
assistente nas praticas ocultas. Na sequéncia, desenrola-se uma cena em que Mildo, marido de
Panfilia, demonstra ceticismo em relagdo aos poderes divinatérios da esposa, enquanto Lucio,
por sua vez, assume uma postura de defesa dos dons magicos da anfitria. O episddio ilustra esse

embate por meio de uma breve troca ir6nica:

"Quam largus" inquit "imber aderit crastino” et percontanti marito qui comperisset istud
respondit sibi lucernam praedicere. Quod dictum ipsius Milo risu secutus: "Grandem”
inquit "istam lucernam Sibyllam pascimus, quae cuncta caeli negotia et solem ipsum de

specula candelabri contuetur” (Apul. Met. 11.11).

“Que chuva abundante teremos amanhi!” E como o marido lhe perguntasse como
sabia, ela respondeu que era sua lampada que lho predizia. A essas palavras, riu-se
Mildo, dizendo: “Que famosa Sibila mantemos na pessoa desta lampada: do alto de seu
candelabro, como de um observatdrio, ela contempla tudo que se passa no céu, e o

préprio Sol” (APULEIO, 2020: 81).

Logo apds, Mildo narra um episddio anedédtico envolvendo um adivinho caldeu, que, ao
reencontrar um conhecido durante suas atividades oraculares, revela detalhes de seus préprios
infortiinios passados como se fossem previsdes, provocando o espanto e posterior descrédito
entre os ouvintes. Ao longo da obra, os adivinhos - especialmente os estrangeiros - sdo
frequentemente representados como charlatdes gananciosos, que exploram a credulidade
popular em beneficio préprio, alimentando-se da supersticdo disseminada entre as camadas
mais simples da sociedade.

A sequéncia narrativa prossegue com mais um relato de bruxaria, desta vez envolvendo
figuras femininas ainda mais aterrorizantes do que as bruxas lascivas e decadentes inicialmente
descritas. Essas feiticeiras assumem contornos monstruosos e noturnos, sendo retratadas como

necroéfilas que arrancam com os dentes partes dos cadaveres para a composicao de seus

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 129



*

I

sortilégios. O narrador, por meio do espanto de um personagem, afirma:

«

Cala-te’, respondeu,
‘Vé-se bem que és um menino e peregrino de muito longe, pois ignoras que te encontra na
Tessalia, pais onde as feiticeiras tém o habito de roubar com os dentes, do rosto dos mortos,
material com que prover suas artes magicas” (APULEIO, 2020: 93).”

No livro IlI de Asinus Aureus, encontra-se a celebragdo do Deus do Riso, ocasido em que os
habitantes da cidade organizam uma elaborada peca para zombar de Lucio. Essa festividade
remete aos antigos cultos ciclicos, vinculados ao calendario religioso e supervisionados pelas
autoridades locais, que regulamentavam as cerimonias publicas como parte da administracao da
vida comunitéria. Trata-se, portanto, de um rito institucionalizado, semelhante aos cultos
prestados em Roma as divindades maiores - como Jupiter, Jano e Marte - ou mesmo aos
imperadores divinizados. Ao final do livro, com o auxilio da escrava Fétis, Lucio consegue acesso
aos dominios de Panfilia. Contudo, devido a um erro cometido por Fétis durante um ritual
magico, em vez de transformar-se em coruja como pretendia, Lucio é metamorfoseado em um
asno.

A segunda parte do romance - que se estende dos livros IV ao inicio do IX - interessa
menos pelo enredo do mito de Eros e Psique em si, e mais pela forma como retrata as divindades
da religido oficial romana. Os deuses, nesse contexto, sio despojados de sua transcendéncia e
apresentados com tragos nitidamente humanos, agindo com paixdes e vicios semelhantes aos
dos mortais. Tal abordagem remete a tradicdo poética greco-romana, na qual homens e deuses
compartilham o mesmo espago narrativo, rompendo as fronteiras entre o terreno e o sagrado.
Esse tratamento literario dos mitos, comum em épicos e tragédias, é apontado por estudiosos
como uma das razdes que contribuiram para o descrédito da religiosidade arcaica. Assim, essa
secdo da obra revela-se dominada pelo profano, ao retratar, com realismo cru, a violéncia contra
animais e escravizados, os adultérios, a mesquinhez humana e as desilusdes do cotidiano.

Digno de destaque € o episddio que encerra a segunda parte da narrativa, no qual Lucio
— ainda na forma de burro — é entregue aos sacerdotes da Dea Syria. Nesse momento, a
superstitio ressurge de modo explicito, agora vinculada as praticas religiosas de origem oriental,
frequentemente marginalizadas pelo imagindrio romano. Comprado por um desses sacerdotes

em uma feira, Lucio é conduzido a uma hospedaria onde se retinem os demais integrantes do

7 "Tace," respondit ille "nam oppido puer et satis peregrinus es meritoque ignoras Thessaliae te consistere, ubi sagae

mulieres ora mortuorum passim demorsicant, eaque sunt illis artis magicae supplementa” (Apul. I11.21).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 130



*

I

grupo cultual. A representacdo desses sacerdotes é acentuadamente caricatural: Apuleio os

descreve como figuras efeminadas, sexualmente ambiguas e moralmente desviantes,
mobilizando um repertério que associa os cultos orientais a praticas consideradas suspeitas ou
degeneradas pelos romanos®. E nesse contexto que se insere o ritual satirizado por Apuleio, cuja
formulacdo, posta na boca dos proéprios sacerdotes, revela tanto o tom irénico do narrador
quanto a fragilidade social daquelas figuras religiosas dentro do sistema romano. A cena é

introduzida pela seguinte fala:

"En" inquiunt "indignae rei scaevitatem! Quam plerumque insontes periclitantur
homines! Propter unicum caliculum, quem deum mater sorori suae deae Syriae hospitale

munus optulit, ut noxius religionis antistites ad discrimen vocari capitis" (Apul. IX,10).

“vede”, disseram, “que indignidade, e como com frequéncia erradamente se condenam
os inocentes. Por um unico calicezinho que a M3e dos Deuses ofereceu a sua irm3, a
deusa Siria, como presente de hospitalidade, tratam os ministros da religido como

criminosos, e os agarram para um processo capital” (APULEIO, 2020: 339).

A insercdo dessa fala, atribuida aos préprios sacerdotes, reforca a ironia de Apuleio:
embora os personagens se aleguem injusticados, a narrativa ja os apresentou como
participantes de praticas marcadas por excesso ritual, fraude, licenciosidade e desvio moral —
marcadores tradicionais da superstitio no discurso romano. Além disso, a referéncia a Mater
Deum e a Dea Syria como “irmas” (Apul. IX.10) evidencia a proximidade entre esses cultos
orientais, frequentemente indistintos aos olhos dos romanos, o que contribui para a confusao
deliberadamente explorada pelo autor. Ao associar tais sacerdotes a comportamentos
efeminados e ambiguos, Apuleio mobiliza um estere6tipo antigo que vinculava cultos orientais a
castracdo ritual (pratica documentada entre os devotos de Cibele) e, mesmo sem afirmar
explicitamente que os adeptos da Dea Syria adotassem os mesmos costumes, o texto sugere essa
associacdo para fins satiricos. Dessa forma, o epis6dio opera como um comentario literario

sobre a percep¢dao romana dos cultos estrangeiros, reforcando a posicdo liminar da superstitio,

8 Como dito anteriormente, e retratado na obra, os cultos da Dea Syria e de Cibele eram muito préximos e, por vezes
ndo se diferia um do outro. Apuleio mesmo, através de um dos sacerdotes, diz que as deusas sao irmas (Apul. IX,10).
Sabe-se que os devotos de Cibele se castravam, ndo tenho a informacao se os devotos da Dea Syria fizessem o
mesmo, mas € significativo que Apuleio deboche disso ao trati-los como homossexuais.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 131



*

I

situada entre a religiosidade legitima e as praticas consideradas perigosas, suspeitas ou

indesejaveis.

Nec paucis pererratis casulis ad quandam villam possessoris beati perveniunt et ab
ingressu primo statim absonis ululatibus constrepentes fanatice provolant diuque capite
demisso cervices lubricis intorquentes motibus crinesque pendulos in circulum rotantes et
nonnumquam morsibus suos incursantes musculos ad postremum ancipiti ferro, quod
gerebant, sua quisque brachia dissicant. Inter haec unus ex illis bacchatur effusius ac de
imis praecordiis anhelitus crebros referens velut numinis divino spiritu repletus
simulabat sauciam vecordiam, prorsus quasi deum praesentia soleant homines non sui

fieri meliores, sed debiles effici vel aegroti (Apul. VIIL.27).

Depois de terem visitado, aqui e ali, algumas ruinarias, chegaram a casa de campo de
um rico proprietario. Logo na entrada, fizeram um barulho enorme, ululando
horrivelmente, e lancando-se para a frente como fanaticos. Mantendo abaixada a
cabeca, e movendo como ldbricas tor¢des a nuca, num movimento circular dos cabelos
caidos, voltavam-se as vezes contra si mesmos, para se morderem, e acabavam
cortando-se os bragos com a arma de dois gumes que levavam. Entrementes, um deles
se entregava a transportes ainda mais frenéticos. Do fundo do peito, vinha-lhe o
arquejo, para dar a impressdo de estar tomado pelo espirito da divindade. Simulava um
delirio que o esgotava, como se em verdade a presenca dos deuses ndo elevassem os

homens acima de si mesmos, mas os tornasse fracos e dentes (APULEIO, 2020: 321).

Esse trecho evidencia uma clara contraposicao entre religio e superstitio, especialmente
na forma como os rituais sdo representados. Do ponto de vista dos valores helenistico-romanos,
condutas como a autolesdo, a histeria coletiva e a mendicincia religiosa nao apenas
contrariavam os padrdes de religiosidade publica, como também comprometiam a propria
nocdo de sacralidade. Embora tais praticas possam ser reconhecidas como formas religiosas sob
determinadas perspectivas contemporaneas, na visdo romana oficial - e, ao que tudo indica, na
critica implicita de Apuleio - tratava-se de manifestacdes supersticiosas, ligadas ao fanatismo, a
irracionalidade e a credulidade popular.

Além disso, outro fator que contribui para a marginalizacdo desse culto na obra é o

retrato dos sacerdotes como pedintes. Lucio relata: “No dia seguinte, carregado de ornamentos

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 132



*

I

sagrados, fizeram-me sair ao som de castanholas e de cimbalos, para ir de novo mendigar pelas

encruzilhadas” (APULEIO, 2020: 333).°

Na sequéncia do relato, Apuleio retoma criticamente o tema dos falsos adivinhos, agora
associados aos sacerdotes da Dea Syria, que, ao chegarem a determinada comunidade, passam a
oferecer servicos oraculares com o claro objetivo de arrecadar dinheiro. Para tanto, compdem
um Unico ordculo de sentido vago e aplicavel a qualquer situagdo, utilizado para enganar os

consulentes:

Sorte unica pro casibus pluribus enotata consulentes de rebus variis plurimos ah hunc
modum cavillatum. Sors haec erat: “ideo coniuncti terram proscindunt boves, ut in

futurum laeta germinent sata” (Apul. 1X.8)

Compuseram uma sorte Unica que se aplicava a multiplos casos, e dela se serviam para
engambelar aqueles que vinham em multiddo consulta-los sobre uma coisa ou outra. A
sorte era assim: “Os bois colocados sob o jugo, se escavam o sulco, é para que um dia

germine a rica messe” (APULEIO, 2020: 337).

Segue-se, entdo, a aplicacdo cOomica e absurda desta sentenca aos mais diversos
contextos: desde decisdes matrimoniais, aquisi¢des de propriedades e viagens, até perseguicoes
a ladroes. O oraculo, sempre favoravel, é construido para agradar o consulente e, com isso,
assegurar sua generosidade em forma de pagamento. Trata-se de mais uma critica a superstitio
popular, alimentada por praticas oportunistas que se disfarcam de religiosidade.

Com esse episddio, encerra-se a segunda parte do romance e inicia-se a terceira e dltima
fase da trajetdria de Lucio. Nessa etapa, o protagonista, ainda transformado em asno, passa por
diversos donos - cada um mais benigno que o anterior - até tornar-se célebre por seu
comportamento quase humano. Contudo, é submetido a uma situagdo extrema: for¢ado a
participar de uma encenac¢do sexual publica com uma criminosa, em um anfiteatro, como forma
de punicdo e entretenimento. Diante da ameaca a sua honra e a propria vida, Lucio foge e, em
sonho, recebe a visita da deusa Isis. Apresentada como a divindade suprema e verdadeira, [sis

promete a restauracao de sua forma humana, desde que ele se comprometa a ingressar em seu

° “Die sequenti rursum divinis exuviis onustus cum crotalis et cymbalis circumforaneum mendicabulum producor ad

viam” (Apul. IX.4).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 133



*

I

culto e a se iniciar nos mistérios isiacos. A deusa garante que a iniciacao lhe trara beneficios

tanto em vida quanto apds a morte. Suas palavras reforcam o papel soteriolégico dos mistérios

egipcios:

campos Elysios incolens ipse, tibi propitiam frequens adorabis. Quodsi sedulis obsequiis et
religiosis ministeriis et tenacibus castimoniis numen nostrum promerueris, scies ultra

statuta fato tuo spatia vitam quoque tibi prorogare mihi tantum licere (Apul. X1.6).

Tu mesmo, habitando os Campos Elisios, prestaras assidua homenagem a minha
divindade propicia. E se, por uma obediéncia escrupulosa, uma piedosa atencdo em
meu servigo, uma pureza perseverante, tu te tornares digno de minha protecao divina,
conhecerds que s6 eu tenho o poder de prolongar também tua vida para além dos

limites fixados por teu destino (APULEIO, 2020: 433-435).

Apébs recuperar a forma humana, Lucio inicia uma nova etapa religiosa. Parte para
Madaura e depois para Roma, onde, segundo a ordem de Osiris, ingressa também em seu culto.
Na capital imperial, estabelece-se como advogado, conquista prestigio e reconhecimento,
torna-se cidadao ilustre e, finalmente, é elevado a sacerdote de alto grau no culto isiaco. O
romance encerra-se com sua plena reintegracado civica e espiritual, em uma existéncia marcada
por estabilidade, honra e pela promessa de continuidade da vida além da morte.

Esses episddios constroem uma atmosfera literaria que combina o maravilhoso e o
grotesco, refletindo tensdes centrais da religiosidade romana entre praticas permitidas e
manifestacbes marginais. A justaposicdao entre religio, entendida como pratica legitima e
regulada, e superstitio, associada ao irracional, ao feminino transgressor e a cultos estrangeiros,
evidencia como Asinus aureus explora os limites do aceitavel no sistema simbdlico romano. A
critica de Apuleio, embora elaborada através de elementos ficcionais e comicos, vincula-se a
debates sobre autoridade, saber e controle social, ao problematizar a curiosidade excessiva, a
credulidade popular e o fascinio por rituais ndo oficiais. A obra, assim, ultrapassa a esfera da
satira e do entretenimento e se apresenta como testemunho sofisticado das tensdes entre
tradicdo e inovacgao religiosa no Império, contrapondo a ordem restauradora dos mistérios de

[sis ao potencial desestabilizador das externae superstitiones.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 134



e

Reconstituindo o conceito e tecendo consideracoes finais

Neste ponto da andlise, é possivel propor uma reconstituicdo da religiosidade presente no
Asinus Aureus a partir dos trés conceitos que nortearam esta investigacdo: o sagrado, o profano e
a supersticao. Considerados isoladamente, esses elementos apontam, respectivamente, para um
sagrado profundamente ritualizado e normatizado; um profano marcado pelo pragmatismo e
pela materialidade da existéncia; e uma supersticdo que estabelece vias paralelas de relagdo
com o divino, situadas fora das estruturas formais do culto. No entanto, uma leitura holistica do
romance revela que tais categorias nao se apresentam de forma estanque, mas em permanente
tensdo, negociadas de acordo com circunstancias sociais, narrativas e simbdlicas.

A obra de Apuleio demonstra que nao existe uma religiosidade romana homogénea ou
“pura”, imune a influéncias externas. Ao contrario, Asinus Aureus evidencia um sistema
permeado por ambivaléncias, no qual praticas rituais, experiéncias magicas, discursos sobre o
estrangeiro e percepg¢oes do divino se entrecruzam de maneira complexa. A narrativa confirma,
assim, que o sagrado romano ndo pode ser dissociado dos mecanismos sociais que regulam a
religio e que, simultaneamente, marginalizam a superstitio, utilizada como instrumento
simbdlico para demarcar fronteiras sociais, culturais e politicas.

Nesse processo, o papel do narrador torna-se central. A recorrente instabilidade
narrativa impede leituras ingénuas e evidencia que o acesso ao sagrado nao se configura como
dado ontolégico, mas como construcao discursiva. O percurso de Lucio é marcado por erros de
julgamento, interpretagdes distorcidas e experiéncias liminares que tornam a religiosidade nao
apenas vivida, mas narrada, reinterpretada e performada. A iniciacdo isfaca do livro XI, longe de
resolver plenamente as ambivaléncias anteriores, deve ser entendida como momento simbdlico
que reorganiza, mas nao anula, as tensoes entre religio, superstitio e profanum.

E nesse sentido que a leitura da obra, conforme sugere Mircea Eliade, adquire um carater
ritual, capaz de suspender a temporalidade cotidiana e inserir o leitor em outro horizonte de

experiéncia. Como afirma o autor:

Até a leitura comporta uma fun¢do mitolégica - ndo somente porque substitui a

narracdo dos mitos nas sociedades arcaicas e a literatura oral, viva ainda nas

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 135



e

comunidades rurais da Europa, mas sobretudo porque, gracas a leitura, o homem
moderno consegue obter uma “saida do Tempo” comparavel a efetuada pelos mitos.
Quer se “mate” o tempo com um romance policial, ou se penetre num universo
temporal alheio representado por qualquer romance, a leitura projeta o homem
moderno para fora de seu tempo pessoal e o integra a outros ritmos, fazendo o viver

numa outra “histéria” (ELIADE, 1992: 99).

Esse efeito mitopoético é precisamente o que Asinus aureus produz. Com sua estrutura
multifacetada — ora comédia, ora relato etnografico, ora repositorio de tradi¢des populares, ora
tratado religioso — Apuleio conduz o leitor a uma experiéncia que excede a mera frui¢do
literaria. Ao conciliar tradicdo grega, religiosidade oriental, ironia latina e critica social, o autor
oferece ndo apenas entretenimento, mas uma forma de transcendéncia estética, que ecoa o
potencial ritual da narrativa como via de acesso ao sagrado.

Por fim, ao articular dimensdes historico-sociais, literarias e simbdlicas, este estudo
procurou demonstrar que Asinus aureus constitui um verdadeiro laboratério narrativo para
compreender a pluralidade da experiéncia religiosa romana. Longe de fixar fronteiras rigidas
entre sagrado, profano e supersticio, Apuleio revela que tais esferas se entrelagam
continuamente, sendo recriadas pelo discurso, pela pratica e pela imaginac¢do. Nesse sentido, sua
obra ndo apenas contribui para o debate sobre religiosidade na Antiguidade, mas também
ilumina as relagdes entre narrativa, identidade e experiéncia do divino. E é justamente no
cruzamento entre erudicdo e fabulacao que o romance atinge sua forga estética: fiel a promessa
com que o autor abre sua obra “Muitas fabulas quero apresentar-te, em variada sequéncia, nesta
conversa de estilo milesiano [..] Da Grécia veio essa historia. Atencao, leitor, ela vai-te alegrar”
(APULEIO, 2020: 37). Asinus aureus oferece ao leitor mais que entretenimento; oferece uma
travessia. Ao fundir tradicdo grega, religiosidade oriental e ironia latina, Apuleio transforma a
narrativa em rito, o texto em limiar e a leitura em acontecimento, permitindo que o leitor, tal
como Lucio, atravesse as sombras da matéria para entrever, ainda que por instantes, a poténcia

simbdlica e sacralizante da literatura.

10 “At ego tibi sermone isto Milesio varias fabulas conseram [..] Fabulam Graecanicam incipimus. Lector intende:
laetaberis” (Apul. 1.1).

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 136



Referéncias Bibliogrdficas

APULEIO (2020). O asno de ouro. 2 ed. Edicao bilingue. Traducdo, prefacio e notas de Ruth
Guimaraes. Sao Paulo: Editora 34.

BELTRAQ, C. (2015). Religido e Poder: Augusto e o pontifex maximus. In: SILVA, G.V;; SILVA, E.C.
(Org.). Fronteiras e identidades no Império Romano: aspectos sociopoliticos e religiosos.
led.Vitdria: GM Editora, v. 1, pp. 15-34.

BOURDIEU, Pierre (2021). Sociologia geral. vol. 2 Habitus e campo: curso no College de France

(1982-1983). Editora Vozes.

BRANDAO, Junito de Souza (1993). Diciondrio mitico-etimolégico da mitologia e da religido
romana. Petrépolis: Vozes.

BUSTAMANTE, Retinha Maria da Cunha (2020). Africa do norte na perspectiva dos antigos
romanos. Phoinix, [S1], wv. 19, n. 2, pp. 120-143. Disponivel em:
<https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article /view/33517>. Acesso em: 10 now.
2025.

CORSI SILVA, Semiramis (2012). Magia e poder no Império Romano: A Apologia de Apuleio. Sdo
Paulo: Annablume.

DURKHEIM, Emile (2000). As Formas Elementares da Vida Religiosa. Tradugio Paulo Neves. Sio
Paulo: Martins Fontes.

ELIADE, Mircea (1992). O sagrado e o profano. Sao Paulo: Martins Fontes.

FEENEY, Denis (1998). Literature and religion at Rome: cultures, contexts, and beliefs.
Cambridge: Cambridge University Press.

GRAVERINI, Luca (2012). Literature and Identity in The Golden Ass of Apuleius. Tradugao de
Benjamin Todd Lee. Columbus: The Ohio State University Press.

LATOUR, Bruno (2008). O que ¢ iconoclash? Ou, h4 um mundo além das guerras de imagem?

Horizontes Antropoldgicos, v. 14, n. 29, pp. 111-150.

LIMA NETO, Belchior Monteiro (2020). Crimen magiae na Africa romana: as acusa¢des de magia
contra apuleio (séc. Ii d.c.). Phoinix, [S.l], v. 25, n. 1, pp. 157-176. Disponivel em:
<https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article /view/32332>. Acesso em: 10 now.
2025.

McDONALD, James Joseph (2016). Religion and narrative in the 'Metamorphoses' of Apuleius.
2016. Tese (Mestrado em Estudos Classicos). University of Glasgow. Glasgow. Disponivel
em: <https://theses.gla.ac.uk/7395/>. Acesso em: 25 mai. 2025.

MURAI, Lucas (2023). Aspectos da narrativa apuleiana: o problema da identidade e da
confiabilidade do narrador no Asno de Ouro (Analise e tradugdo integral do romance).
Dissertacdo (Mestrado em Letras Classicas). Universidade de Sao Paulo, Sdao Paulo.

NOVAK, Maria da Gléria (1991). Adivinhagdo, supersticdo e religido no ultimo século da
republica (Cicero e Lucrécio). Cldssica: revista brasileira de estudos classicos. Sao Paulo, v.

4, pp. 145-161.
PAOLINI, Ugo Enrico (1957). Crengas pavorosas, supersticiones, sortilegios. In: PAOLINI, Ugo

Enrico. Urbs, 1a vida em la Roma antigua. Barcelona: Editorial Ibéria, pp. 363-376.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 137


https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/33517
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32332

OLIVEIRA SILVA, M. A. (2024). A supersticao segundo Plutarco. In: FARIAS JUNIOR, José Petrucio
de; OLIVEIRA SILVA, Maria Aparecida de (Orgs.). Ciéncia e Supersticdo na Antiguidade.

Teresina: EDUFPI, 2024, v. 1, pp. 123-138.
PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha (1991). Da libagdo a comunhao: ritual religioso e identidade
social no Império Romano. In: PESSANHA, N., BASTIAN, V. Vinho e pensamento. Rio de

Janeiro: Tempo Brasileiro.
PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha (1993). Os procedimentos classificatérios das religides

greco-orientais. VII Reunido Anual da SBEC, Araraquara, suplemento 2, pp. 219-225.

PLUTARCO (1962). Plutarch’s Moralia 1I. With an English translation by Frank Cole Babbitt.
London. William Heinexmann Ltd.

REITZ, Christiane (2019). Apparition scenes in ancient epic. In: REITZ, Christiane; FINKMANN,
Simone. Structures of Epic Poetry, V. I1. 2: Configuration. De Gruyter. Berlin.

SILVA, S. C. (2010). Representagoes da Religiosidade Romana no II século d.C.: O Testemunho de

Apuleio. Oracula (UMESP), v. 11, pp. 118-135.

VEYNE, Paul (1994). O Império Romano. In: VEYNE, Paul (Org.). Histdria da vida privada: do
Império Romano ao ano mil. Companhia das Letras. Sdo Paulo.

WEBER, Max (1991). Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Brasilia:
Editora Universidade de Brasilia.

Intelléctus -v.25, n.1 2026, p. 110-138, jan.-jun. 2026 138



