
 

dossier racism, colonialism and philosophy for /with children:  
praxis in non-ideal contexts 

 
racismo, infancia y aporía​

 
autora 

maría rodríguez-toro 
universidad católica andrés bello, 
facultad de humanidades y educación, 
instituto de estudios en humanidades  
caracas, venezuela 
e-mail: mrodrigue@ucab.edu.ve 

https://orcid.org/0000-0003-4580-1509  

 

 

editores  

walter omar kohan 
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732 
 

darren chetty 
https://orcid.org/0000-0002-8943-6876 

 
 
 
doi: 10.12957/childphilo.2026.93358 
 
 
 

 

resumen  
Considerar el racismo como objeto de 
conocimiento y reflexión, por lo general 
parte de la necesidad de esgrimir 
argumentos a favor o en contra de este 
fenómeno; pero abordarlo desde el 
movimiento de Filosofía para Niños 
implica asumir una herencia intelectual, 
que exige tratar este tema desde un 
punto de partida más alto y exigente. 
Investigadores como Jonathan Wurtz, 
Darren Chetty, Melissa Fitzpatrick y 
Amy Reed-Sandoval han creado un 
espacio de estudio y reflexión que 
traslada la atención a problemas de otro 
nivel, retando a los estudiosos y 
practicantes de una enseñanza temprana 
de la filosofía, a elevar su mirada más 
allá del rechazo fundamentado a toda 
idea o acción de naturaleza racista. Este 
ámbito de discusión genera un punto de 
partida distinto y apasionante, que 
impele a trabajar en el entramado de 
cuestiones epistemológicas, éticas y 
pedagógicas involucradas en los 
problemas y desafíos que suponen hacer 
Filosofía para/con Niños en un mundo 
de racismo institucionalizado. Es por ello 
que en este artículo se diserta en torno a 
lo vulnerable que puede ser la Comunidad 
de Indagación Filosófica ante el poder 
epistemológico que ha logrado alcanzar 
el racismo, y de qué manera los recursos 
filosóficos y pedagógicos proporcionados 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358            1 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

mailto:mrodrigue@ucab.edu.ve
https://orcid.org/0000-0003-4580-1509
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732
https://orcid.org/0000-0002-8943-6876
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


por el diálogo socrático, pueden 
contribuir a exacerbar el problema del 
racismo. Finalmente, se resalta la 
importancia filosófico-pedagógica de la 
aporía, como herramienta capaz de 
socavar la fuerza paradigmática de la 
White Ignorance. Todo ello en el marco de 
los objetivos de desarrollo sostenible, 
relacionados con la necesidad de lograr 
la reducción de las desigualdades y la 
construcción de sociedades más justas e 
inclusivas. 
 
palabras clave: racismo; filosofía 
para/con niños; diálogo socrático; 
reducción de las desigualdades; aporía. ​
 

racismo, childhood, and aporía​
 

abstract  
Considering racism as an object of 
knowledge and reflection generally 
stems from the need to argue for or 
against this phenomenon; however, 
approaching it from the perspective of 
Philosophy for Children involves 
assuming an intellectual heritage that 
requires addressing this issue from a 
higher and more demanding starting 
point. Researchers such as Jonathan 
Wurtz, Darren Chetty, Melissa 
Fitzpatrick, and Amy Reed-Sandoval 
have created a space for study and 
reflection that shifts attention to 
problems on another level, challenging 
scholars and practitioners of early 
philosophy education to raise their gaze 
beyond the well-founded rejection of any 
idea or action of a racist nature. This 
discussion area generates a different and 
exciting starting point, which encourages 
work on the web of epistemological, 
ethical, and pedagogical issues involved 
in the problems and challenges of doing 
philosophy for/with children in a world 
of institutionalized racism. That is why 
this article discusses how vulnerable the 
Community of Philosophical Inquiry can be 
in the face of the epistemological power 
that racism has achieved, and how the 
philosophical and pedagogical resources 
that Socratic dialogue can provide can 
help to exacerbate the problem of racism. 
Finally, the philosophical and 

pedagogical importance of aporia is 
highlighted as a tool capable of 
undermining the paradigmatic force of 
White Ignorance. This is within the 
framework of Sustainable Development 
Goals related to the need to reduce 
inequalities and build more just and 
inclusive societies 
 
keywords: racism; philosophy for/with 
children; socratic dialogue; reduced 
inequalities; aporia.  
 

racismo, infância e aporia  
 
resumen  
Considerar o racismo como objeto de 
conhecimento e reflexão geralmente 
decorre da necessidade de apresentar 
argumentos a favor ou contra esse 
fenômeno. Mas abordá-lo a partir do 
movimento Filosofia para Crianças 
implica abraçar uma herança intelectual, 
o que exige abordar o tema a partir de 
um ponto de partida mais elevado e 
exigente. Pesquisadores como Jonathan 
Wurtz, Darren Chetty, Melissa 
Fitzpatrick e Amy Reed-Sandoval 
criaram um espaço de estudo e reflexão 
que desloca a atenção para problemas em 
outro nível, desafiando acadêmicos e 
profissionais da educação filosófica na 
primeira infância a elevar sua 
perspectiva para além da rejeição 
fundamentada de qualquer ideia ou ação 
racista. Esta área de discussão gera um 
ponto de partida distinto e instigante, 
impelindo-nos a explorar o 
entrelaçamento de questões 
epistemológicas, éticas e pedagógicas 
envolvidas nos problemas e desafios da 
prática da Filosofia para/com Crianças 
em um mundo de racismo 
institucionalizado. Portanto, este artigo 
discute o quão vulnerável a Comunidade 
de Investigação Filosófica pode ser ao 
poder epistemológico que o racismo 
conseguiu alcançar, e como os recursos 
filosóficos e pedagógicos fornecidos pelo 
diálogo socrático podem contribuir para 
agravam o problem do racismo. Por fim, 
destaca-se a importância filosófica e 
pedagógica da aporia como uma 
ferramenta capaz de minar a força 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             2 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


paradigmática da White Ignorance. Tudo 
isso se insere no marco dos Objetivos de 
Desenvolvimento Sustentável, 
relacionados com a necessidade de 
reduzir as desigualdades e construir 
sociedades mais justas e inclusivas.  
 
palavras-chave: racismo; filosofia 
para/com crianças; diálogo socrático; 
redução das desigualdades; aporia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             3 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


racismo, infância y aporía​

 
introducción  

Matthew Lipman, Ann Sharp y Frederick Oscanyan se dedicaron a estudiar 

el sistema educativo norteamericano de la época, concluyendo que presentaba 

fallas que vulneraban  la calidad de la educación impartida; sin embargo, estos 

investigadores detectaron que tales deficiencias no afectaban a todos los niños y 

jóvenes, sino a aquellos que pertenecían a un sector de la sociedad con un bajo 

nivel socio-económico, ya que mientras estos niños tenían un bajo rendimiento 

académico y hasta desertaban del sistema educativo, los estudiantes provenientes 

de familias con un alto nivel de instrucción y medios o altos ingresos, no se veían 

perjudicados por las debilidades del sistema. Esta realidad resultaba inaceptable 

para estos investigadores, porque consideraban que la educación debía funcionar 

para todos por igual, de tal manera que variables como la cultura o condición 

socio-económica de un individuo no pudieran incidir tan directamente en el logro 

de los objetivos relacionados a la formación integral e inicial de los ciudadanos; 

“What is clear is that education must reconstruct itself so that socio-economic 

conditions can never be excuse for purely educational deficiencies” (Lipman, 

Sharp y Oscanyan, 1980, p. 5). Según estos autores, otros pedagogos y gerentes de 

la educación habían detectado en el sistema problemas semejantes y propusieron 

una serie de medidas para superarlos; pero las propuestas y acciones realizadas 

resultaban ineficientes, porque sólo constituían pequeñas reformas que 

perpetuaban la estructura del sistema y no lograban solucionar sus fallas; “With 

not clear understanding of the causes of the miseducation now prevalent, 

compensatory education as currently practices tends to be preoccupied with little 

more than the alleviation of symptoms” (Lipman, Sharp y Oscanyan, 1980, p. 4). 

Es por ello que, para garantizar una educación de calidad para todos los 

niños, proponen cambios significativos y estructurales, mediante el rediseño 

curricular que rige la organización de los contenidos y procesos que conforman la 

enseñanza-aprendizaje de la educación formal. Un nuevo plan de estudios que, 

además de las asignaturas convencionales, incluya Filosofía. Nace así Philosophy 

for Children (P4C), en el seno del Institute for Advancement of Philosophy for 

Children (IAPC), de Montclair State University. 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             4 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


Desde sus orígenes, la idea de una enseñanza temprana de la filosofía ha 

sido pensada como solución educativa a todo trato discriminatorio hacia un 

individuo o un grupo de personas, debido a su raza o posición socio-económica. 

Es por ello que, al abordar el tema del racismo desde la Filosofía para y con Niños, 

resulta posible abordar problemas que van más allá de defender una postura 

contraria al racismo. Tanto el carácter ético-político de sus orígenes como la 

literatura existente en torno al abordaje del racismo desde el movimiento de 

Filosofía para Niños, impelen a conducir la reflexión por senderos mucho más 

exigentes y profundos, porque el dilema no es si se acepta o no el racismo como 

parte de las creencias, actitudes y acciones, sino ahondar en las características 

estructurales y epistémicas de una cultura racista, que se ha consolidado con el 

paso del tiempo y que muy fácilmente se puede filtrar en la dinámica cotidiana de 

la práctica de una filosofía para niños. 

Investigadores como Darren Chetty, Melissa Fitzpatric, Amy Reed-Sandoval 

y Jonathan Wurtz, entre otros, han proporcionado al estudio del racismo un punto 

de partida alto que exige elevar la mirada filosófica hacia un horizonte que va más 

allá de la necesidad de dar argumentos en contra del racismo. En este sentido, y 

utilizando la conocida frase de Ortega y Gasset, el tema de nuestro tiempo resulta 

ser cómo rescatar de las fauces del rechazo, el odio o la exclusión basada en 

características raciales, la práctica dialógica y democrática de este movimiento 

filosófico y educativo. Desde esta perspectiva, el artículo que se presenta a 

continuación inicia con el análisis del racismo concebido como paradigma 

epistemológico que puede filtrarse en el funcionamiento cotidiano de una 

Comunidad de Indagación Filosófica, para seguidamente disertar en torno a cómo 

desde distintos autores y perspectivas se ha pensado la necesidad y posibilidad de 

hacer frente a esta problemática. Para finalizar, se propone el abordaje aporético de 

un diálogo filosófico con niños, como estrategia capaz de socavar las bases de una 

matriz epistemológica que continúa fomentando un inmerecido desprecio hacia 

personas pertenecientes a determinadas razas. Todo ello en el marco de la 

necesidad de contribuir ala reducción de las desigualdades y la construcción de 

sociedades más justas e inclusivas. 

 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             5 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


la discriminación racial como paradigma de la sociedad actual  

El racismo supone la superioridad de determinado grupo y la inferioridad 

de otro, aunado a lo cual implica una clase de discriminación que muchas 

personas viven a diario, y no sólo atenta contra sus oportunidades de desarrollo 

socio-económico, sino que también puede vulnerar su amor propio y 

determinación, ya que se trata de un rechazo asociado a su color de piel: algo que 

no pueden dejar de ser o tener. 

En una Resolución aprobada por la Asamblea General de la Organización 

de Naciones Unidas, el 24 de diciembre del 2021, se solicita adoptar medidas en 

contra de toda clase de discriminación racial (ONU, 2022). No es la primera vez 

que esta Asamblea se pronuncia al respecto, porque también lo hizo en 1966, 

cuando proclamó el 21 de marzo como “Día Internacional de la Eliminación de la 

Discriminación Racial”, motivada por los sucesos ocurridos en Sharpeville 

(Sudáfrica) el 21 de marzo de 1960, cuando la policía asesinó a 69 personas que 

manifestaban contra el Apartheid. También, propuso, en 1979, una serie de 

actividades que deberían realizarse en todas las naciones en torno a esa fecha. Y 

presenta una nueva resolución en su reunión del 2021, haciendo alusión a 

resoluciones anteriores —“66/144, de 19 de diciembre de 2011, 67/155, de 20 de 

diciembre de 2012, 74/137, de 18 de diciembre de 2019, y 76/1, de 22 de 

septiembre de 2021” (ONU, 2022). Década tras década, el flagelo del racismo 

continúa haciendo estragos en diversos países, y la Asamblea sigue resaltando la 

necesidad de enfrentarlo, “Alarmada por el aumento del discurso del odio en el 

mundo, que constituye una incitación a la discriminación racial, la hostilidad y la 

violencia” (ONU, 2022). 

En algunos países se ha acatado la solicitud de Naciones Unidas, e incluso 

se conmemora el 21 de marzo como el Día Internacional de la Eliminación de la 

Discriminación Racial; pero a pesar de la puesta en práctica de algunas medidas 

institucionales, además del racismo tradicional continúa existiendo otra clase de 

discriminación racial propia de personas que niegan ser racistas, pero 

“manifiestan sus actitudes discriminatorias a través de la distancia emocional, la 

falta de empatía y la frialdad hacia personas de otros grupos étnicos” (Cidón, 

2024). Por otra parte, el racismo puede estar acompañado por la creencia en la 

superioridad de una clase económica y socialmente privilegiada que, por poseer 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             6 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


un alto nivel de ingresos y una estructura social cerrada y con acceso a diversas 

oportunidades, puede detentar el poder de tomar decisiones colectivas, en 

detrimento de las necesidades, ideas y objetivos de quiénes no pertenecen a esa 

élite. Hasta el punto de que cuando alguien no perteneciente a su clase y/o raza, 

de alguna manera se desarrolla o resalta por sus ideas o acciones, pueden verlo 

como una anomalía que se hace necesario ocultar. En ocasiones esto se logra 

disimular y camuflar, ya que incluso en países latinoamericanos en crisis existen 

grupos sociales que se rasgan las vestiduras por defender la igualdad y no 

discriminación de los Objetivos de Desarrollo Sustentable 10, 16 y 17 de la Agenda 

2030, mientras continúan acentuando las desigualdades para permanecer en un 

pedestal, que les permita ejercer el control sobre el mundo que han venido creando 

para vivir sus ideas y sentimientos de superioridad. 

Por lo general, las víctimas de esta clase de discriminación se encuentran 

sometidas a ese trato desde pequeñas, aprendiendo a ser y guiarse dentro de la 

cultura racista de determinada sociedad. Existe una estructura epistémica, que 

organiza los conocimientos, valores y principios, en función a la superioridad de la 

raza blanca. Y desde esta matriz han surgido cuentos, películas, publicidad, 

dibujos animados y hasta muñecas estereotipadas, que permiten consolidar y 

difundir las ideas y sentimientos de superioridad e inferioridad implicados en el 

racismo. Como los objetos de piedra y madera que los personajes de Libro VII de 

República de Platón pasan ante el fuego para que su sombra se proyecte ante los 

prisioneros, los cuentos y dibujos animados con protagonistas blancos y las 

muñecas rubias que todas las niñas quieren comprar reflejan parte de la 

idiosincrasia racista que ha logrado introyectarse en la dinámica cognitiva y 

emocional del mundo actual. Una internalización de creencias que se encuentra 

tan epistémicamente consolidada que, cuando surge algún intento de favorecer 

políticas de inclusión, no siempre logran la receptividad de la audiencia1.  Y se 

1 Tal es el caso, por ejemplo, de la película “La Sirenita” (2023), dirigida por Rob Marshal y 
co-producida por Walt Disney Pictures, que fue objeto de gran polémica, por estar protagonizada 
por una actriz afrodescendiente: “«Arruinaron mi película favorita», «No es malo querer una 
representación fiel a los personajes con los que crecimos, no es racismo…», «La Sirenita negra», 
«Sinegrita», «Quiero una sirenita que se parezca a la verdadera»; son solo algunos de los 
comentarios que los fans de La Sirenita expresaron luego de conocer que el live action del clásico de 
Disney sería protagonizado por la cantante y actriz de afroamericana, Halle Bailey “(…) Esta 
noticia no gustó para nada a muchos y en las diferentes redes sociales criticaron la decisión de 
Disney por no escoger a una actriz blanca y pelirroja. En la etiqueta #NotMyAriel (No es mi Ariel) 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             7 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


trata de una matriz epistémica que no sólo incide en los artefactos culturales 

tradicionales, sino que también puede filtrarse en una de las innovaciones 

tecnológicas más actuales, ya que incluso la Inteligencia Artificial Generativa, tiene 

el riesgo de producir información sesgada; como afirma Ricardo Arispe en su libro 

Sobre IA (2022), realizado con el apoyo de esta herramienta: “La IA se está 

volviendo racista, conspiranóica y prejuiciosa. Esto era de esperarse, pues como he 

afirmado en capítulos anteriores: «La IA aprende de nosotros»” (p. 58). 

Desde la Convocatoria UNESCO de 1946, se ha pensado que la enseñanza 

temprana de la filosofía puede contrarrestar tendencias racistas que atentan contra 

el valor de la diversidad humana (UNESCO, 2011, p. xii). También Lipman lo 

consideró así, al proponer la incorporación curricular de la filosofía como 

herramienta para un pensamiento crítico capaz de resolver el problema de 

desigualdad que él, Sharp y Oscanyan identificaron como una profunda debilidad 

del sistema educativo norteamericano de su época. No obstante, la práctica de la 

filosofía también podría caer en las fauces del racismo y la discriminación que éste 

trae consigo. 

El filósofo norteamericano Jonathan Wurtz sostiene que, a pesar de que las 

escuelas públicas podrían ser el mejor lugar para hacer filosofía para niños, 

también puede ser el lugar idóneo para que se perpetúe lo que Charles Mills 

identificó como la White Ignorance2; “(…) it justifies a racially pessimistic view of 

2 La White Ignorance sostiene la creencia en la supremacía de las personas blancas, tal como lo ha 
planteado Charles W. Mills en su obra The Racial Contract. Se trata de una noción que, según Mills, 
no se encuentra explícitamente presente en ninguna de las teorías filosóficas de la política 
occidental, pero resulta ser fundamento esencial tanto de la teoría como de la práctica: “White 
supremacy is the unnamed political system that has made the modern world what it is today. You 
will not find this term in introductory, or even advanced, texts in political theory. A standard 
undergraduate philosophy course will start off with Plato and Aristotle, perhaps say something 
about Augustine, Aquinas, and Machiavelli, move on to Hobbes, Locke, Mill, and Marx, and then 
wind up with Rawls and Nozick. It will introduce you to notions of aristocracy, democracy, 
absolutism, liberalism, representative government, socialism, welfare capitalism, and 
libertarianism. But though it covers more than two thousand years of Western political thought and 
runs the ostensible gamut of political systems, there will be no mention of the basic political system 
that has shaped the world for the past several hundred years. And this omission is not accidental. 
Rather, it reflects the fact that standard textbooks and courses have for the most part been written 
and designed by whites, who take their racial privilege so much for granted that they do not even 
see it as political, as a form of domination. Ironically, the most important political system of recent 
global history-the system of domination by which white people have historically ruled over and, in 
certain important ways, continue to rule over nonwhite people-is not seen as a political system at 
all. It is just taken for granted; it is the background against which other systems, which we are to 
see as political are highlighted” (Mills, Ch., 1997, pp. ix-x) 

descargaron todo su descontento con memes y comentarios ofensivos hacia Bailey de 19 años”. 
(https://www.desdelaplaza.com/pop/sirenita-negra/) 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             8 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


P4C’s operations in public school classrooms, that, by seeking to become a 

standard element of the public-school curriculum, P4C opens itself to being used 

as a weapon of white supremacy” (Wurtz, 2024, p. 5). Desde esta perspectiva, 

Wurtz respalda la idea de no convertir la filosofía en una asignatura del currículo 

escolar, como propuso Lipman. Asumiendo como referencia el El orden del discurso 

de Michel Foucault (1971), Wurtz hace referencia a la capacidad de la escuela para 

regular la subjetividad de los niños: “In other words, schools are an institution 

through which the larger nexus of power can both dictate what counts as 

«philosophical» and instrumentalize this understanding of philosophy for its own 

normative agenda” (Wurtz, 2024, p. 7). 

Desde esta perspectiva, se hace necesario ir más allá del planteamiento 

original de Matthew Lipman sobre la filosofía en la escuela, porque como afirma 

Wurtz (2024), la filosofía no inmuniza contra la irracionalidad e inmoralidad de las 

acciones de la vida ni garantiza por sí sola el desarrollo de un pensamiento crítico, 

hasta el punto que en la filosofía occidental pueden encontrarse movimientos y 

filósofos que contribuyen a robustecer la idiosincrasia racista del mundo de hoy; 

“Philosophers and their philosophy -and by this, I mean the Western philosophical 

cannon and professional philosophy in the US -are as much responsible as any 

other discipline (if not more so) for the normalization of colonialism and racism 

across the world” (p. 11). 

También Darren Chetty (2017, 2018) contribuye a fortalecer los argumentos 

que demuestran la vulnerabilidad de la Comunidad de Indagación frente al poder 

de la supremacía blanca, haciendo referencia a la razonabilidad postulada por 

Lipman: 

In a classroom where children are engaged in a philosophical inquiry 
structured by norms of “reasonableness”, the constitution of certain 
contribution as “unreasonable” may serve to exclude perspectives offered by 
pupils from racialised minorities, and in doing so, to mask both and 
perpetuate racialized structures of domination (2018, p. 12) (…) the notion of 
“reasonableness” that is, for many, at the heart of the Philosophy for Children 
(P4C) approach particularly and education for democratic citizenship more 
broadly, is constituted within the epistemology of “white ignorance” (Mills, 
2007) and operates in such a way that it is unlikely to transgress the 
boundaries of white ignorance so as to view it from without. Thus, Philosophy 
for Children practices that fail to historicise, examine and challenge prevailing 
notions of reasonableness establish an epistemically “gated” community of 
inquiry (2017, p. 1).  

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             9 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


En un aula donde los niños participan en una investigación filosófica estructurada por 
normas de "razonabilidad", la categorización de determinada contribución como 
"irrazonable" puede servir para excluir las perspectivas ofrecidas por los alumnos que 
forman parte de minorías racializadas y, al hacerlo, para enmascarar ambas y 
perpetuar las estructuras racializadas de dominación (2018, p. 12) (...) la noción de 
"razonabilidad" que para muchos es el núcleo del enfoque de Filosofía para Niños 
(P4C) en particular y la educación para la ciudadanía democrática en general, se 
constituye dentro de la epistemología de la "Ignorancia Blanca" (Mills, 2007) y opera 
de tal manera que es poco probable que transgreda los límites de la ignorancia blanca 
para verla desde afuera. De esta manera, las prácticas de Filosofía para Niños que no 
logran historizar, examinar y cuestionar las nociones predominantes de razonabilidad 
establecen una comunidad de investigación epistémicamente "cerrada" (2017, p. 1). 

 

Considerando los argumentos expuestos por Wurtz y Chetty, la P4C 

realmente podría ser la estrategia idónea para transmitir muchas falsedades 

convenientes, como la White Ignorance descrita por Mills, porque el ejercicio de la 

filosofía no implica la automática adopción de un pensamiento crítico y autónomo, 

como si con solo participar en una Comunidad de Indagación se lograra entrar en 

una dimensión especial semejante al Hiperuranio platónico, en la que todo lo 

visible y generable resulta justo, bello y verdadero. Los niños y facilitadores que 

participan en una sesión de filosofía no lo hacen como tabulas rasas, exentos de la 

influencia de los juicios valorativos de la cultura a la que pertenecen, por lo que la 

dinámica de racionalidad que se construye, efectivamente puede funcionar como 

generadora de ideas síncronas con el racismo institucionalizado. En este sentido, la 

práctica de una enseñanza temprana de la filosofía está tan expuesta al poder del 

racismo como la IA Generativa, y esto resulta tan alarmante como la proliferación 

de discursos y acciones de odio y discriminación racial expuesta por la Asamblea 

General de la ONU en 2021. El racismo opera como paradigma dominante de la 

sociedad actual.  

En su obra La Estructura de las Revoluciones Científicas , Thomas S. Kuhn 

presenta la noción de paradigma como modelo epistemológico que permite 

entender el desarrollo no lineal del conocimiento científico. Es arriesgado utilizar 

su teoría para entender una creencia como el racismo; sin embargo, resulta muy 

fructífero intentarlo, porque la cerrada dinámica de su estructura permite entender 

cómo la convicción de la superioridad de una raza frente la inferioridad de otra(s) 

puede ser sostenible en el tiempo y filtrarse en la existencia cotidiana de los 

individuos de determinada sociedad, precisamente por ser una matriz epistémica 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             10 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


fuerte, compartida por muchos y generadora de diversas formas de internalizarse 

e instaurar sus verdades. Todo ello, mientras ofrece la ilusión de favorecer diversas 

tendencias de innovaciones y experiencias. 

Desde la visión de este pensador, el paradigma es concebido como un 

conjunto de creencias, valores y técnicas compartidos por los miembros de una 

comunidad científica determinada (Kuhn, 1992, p. 79). Durante el período de 

Ciencia Normal, esta estructura epistemológica determina la labor profesional de 

todos los individuos que aspiren a llamarse científicos, ya que incide en todos los 

instrumentos, técnicas, teorías y libros de textos que conducen el quehacer teórico 

y práctico de la comunidad científica (Kuhn, 1992, p. 62). Un paradigma logra 

perpetuarse en el tiempo porque todo el trabajo profesional está sujeto al conjunto 

de convicciones, valores y técnicas que integran su estructura epistemológica, y 

ofrece al científico una especie de mapa de la naturaleza fuera del cual no existen 

verdades validadas por el paradigma; “a map whose details are elucidated by 

mature scientific research” (Kuhn, 1992, p. 177). Ahora bien, cuando la idea, teoría 

o hallazgo de algún científico resulta distinto a ello, es considerado como una 

anomalía y, por lo general, objeto de una operación de limpieza destinada a ocultar 

su importancia o hacerlas encajar en la matriz epistémica vigente. 

Si la anomalía resulta ser lo suficientemente fuerte como para exigir la 

flexibilización de las reglas estructurales del paradigma, esto podría provocar lo 

que Kuhn denomina “Revolución Científica”. Lo cual supone que existe un 

candidato a paradigma totalmente distinto al vigente, que precisamente por su 

inconmensurabilidad, puede acoger las anomalías como realidades o fenómenos 

que se ajustan a un nuevo período de Ciencia Normal. Esta revolución supone una 

transformación tan profunda del mapa anterior, que los científicos deben asumir 

una perspectiva del mundo totalmente distinta, como si la comunidad científica se 

trasladara a otro planeta, “to another planet where familiar objects are seen in a 

different light and are joined by unfamiliar ones as well” (Kuhn, 1992, p. 179). 

La White Ignorance, tal como ha sido presentada por Charles Mills y 

detectada por Wurtz y Chetty en P4C, podría ser pensada como un paradigma por 

su estructura cerrada y su capacidad de filtrarse furtivamente en la dinámica 

cotidiana del quehacer humano, hasta el punto de poder estar y pasar inadvertida 

en escenarios tan aparentemente neutrales como la Comunidad de Indagación de una 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             11 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


filosofía para niños. ¿Qué se puede hacer para garantizar la naturaleza 

verdaderamente democrática y no discriminatoria de la enseñanza temprana de la 

filosofía? Si el valor y respeto hacia razas distintas a la blanca supone una 

anomalía en la estructura paradigmática de la White Ignorance, ¿cómo lograr que se 

produzca una flexibilización de las reglas del paradigma vigente, que permita la 

existencia de un paradigma distinto? ¿Cómo podría contribuir el movimiento de 

una Filosofía para/con Niños en la formación de una ciudadanía que realmente 

pueda desarrollar una racionalidad crítica, capaz de reconocer cualquier intento 

solapado de imponer prácticas que atenten contra la importancia y valor de la 

diversidad humana? 

 

filosofía vs. racismo 

Uno de los aspectos que favorece la consolidación del racismo es su 

arraigo en la consciencia colectiva de determinadas sociedades y su potencial para 

filtrarse subrepticiamente en muchos escenarios del pensar y actuar humanos. Es 

por ello que una de las estrategias adecuadas en contra de este flagelo,puede ser 

precisamente contribuir con la visibilidad de éste. En términos kuhnianos: socavar 

la estabilidad de la White Ignorance, resaltando la existencia e importancia de todo 

aquello que en su mapa de realidad opera como anomalías que deben ser 

limpiadas. No es sencillo producir una “revolución epistemológica” que permita 

reemplazar este paradigma por un nuevo modelo de racionalidad, en el que sí esté 

permitido pensar y hasta sentir el valor y respeto a la diversidad racial; pero la 

continua identificación y categorización como racista de ciertas ideas, actitudes y 

acciones, permite visibilizar el sentido peyorativo del paradigma establecido y 

robustecer la existencia de un candidato a paradigma diferente. Y es así como 

puede contribuir el movimiento de una enseñanza temprana de la filosofía: 

considerando el racismo y la discriminación racial como tema a abordar en la 

Comunidad de Indagación Filosófica.  

Esto introduce desafíos importantes en la práctica de la Filosofía para 

Niños. En su artículo Race, pre-college philosophy, and the pursuit of a critical race 

pedagogy for higher education (2018), Fitzpatrick y Reed-Sandoval afirman que 

dialogar filosóficamente sobre el tema del racismo puede causar incomodidad en 

los instructores. Por una parte porque, aunque tengan la habilidad de abordar de 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             12 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


manera abstracta el tema, en países como Estados Unidos la mayoría de los 

facilitadores no cuentan con la experiencia de vida necesaria para conocer aspectos 

fundamentales de esta realidad: “they may come up short in terms of clearly 

connecting such abstract theories to students’ lived experiences of race and 

racism” (Fitzpatrick & Reed-Sandoval, 2018, p. 2).  Esto puede llegar a ser una 

limitación importante para el desarrollo de un diálogo de naturaleza filosófica en 

torno al tema, porque si bien la filosofía como disciplina se desenvuelve en un 

nivel de abstracción en el que se hace necesario desprenderse de ciertas 

particularidades y contingencias, la experiencia de vida resulta material 

indispensable para la reflexión y el diálogo filosóficos; no en vano, Aristóteles 

sostenía la incapacidad de los jóvenes para aprender una ciencia práctica como la 

política, aludiendo a que “no tiene experiencia de las acciones de la vida, y los 

razonamientos parten de ellas y versan sobre ellas” (Aristóteles, Ética Nicomáquea, I 

1095a). Por su naturaleza práctica, el abordaje filosófico del racismo y la 

discriminación racial también amerita la consideración de datos provenientes de 

experiencias reales, y si el instructor no ha experimentado de alguna manera la 

realidad de este fenómeno, esto puede ser un límite para la Comunidad de 

Indagación Filosófica. 

En este sentido resulta pertinente la recomendación de Daren Chetty, quien 

en su artículo Philosophy for Children, learnification, intelligent adaptive systems and 

racism -a response to Gert Biesta (2017), presenta los beneficios de establecer una 

dinámica de horizontalidad y co-investigación entre los niños y el facilitador 

considerando que, en temas como el racismo, los niños tienen mucho que 

enseñarle al docente o guía al lado (pp. 474-475). Indudablemente, el instructor 

debe estar filosóficamente mejor preparado que los niños, e incluso ser consciente 

y estar bien informado sobre temas como los del racismo, para poder estar a la 

altura de cualquier debate o dirección que pudiera asumir el diálogo al respecto; 

pero la visión de cada uno de los niños participantes es muy relevante y 

significativa, por lo que no se puede fomentar la presencia de un instructor 

totalitario que se atreva a silenciar determinadas perspectivas o imponer su propio 

punto de vista con respecto al tema que se aborde. Esto podría desembocar en una 

comunidad de indagación filosófica epistemológicamente cerrada, como lo 

advirtió Chetty (2017). 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             13 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


El referente tradicional de diálogo filosófico es el recreado en las obras de 

Platón. Con excepción de Crátilo, en el que el Maestro y el joven discípulo deciden 

que continuarán su reflexión individualmente para después continuar deliberando 

juntos (Platón, Crátilo, 440 d-e), en el resto de los diálogos Sócrates dirige el curso 

de la conversación y es quien concluye afirmando la verdad de lo discutido; sus 

jóvenes discípulos suelen decir “Así es”, “Sí, por Zeus, Sócrates”, “Necesariamente, 

Sócrates”; “No tengo nada qué decir, Sócrates”, “De acuerdo”. Y está bien, porque él es 

el Maestro, el sabio; pero en la Comunidad de Indagación Filosófica, la 

horizontalidad debe prevalecer en muchos aspectos. El facilitador no debe 

monopolizar la verdad del diálogo con los niños; pero sí asumir una figura 

relativamente protagónica que oriente la discusión de manera filosófica y en 

sincronía con determinados principios éticos y políticos. Esto porque, ¿qué pasaría 

si los niños participantes construyen una filosofía racista, síncrona con la White 

Ignorance, o simplemente no les interesa ni agrada el tema, y deciden cambiarlo? 

El facilitador tiene la responsabilidad de cuidar el delicado equilibrio que se 

genera en una Comunidad de Indagación Filosófica entre la libertad de pensar y 

decir lo que se quiera y la importancia de circunscribirse a principios y valores que 

dignifiquen al ser humano. Y aquí se puede regresar a Sócrates, como modelo de 

instructor en la búsqueda de sabiduría. Si bien resulta discutible asumir un estilo 

de hacer filosofía para niños en el que sólo el facilitador pueda ser considerado 

sabio, el rol de partero de ideas, asumido por Sócrates (Platón, Teeteto, 150c-d), 

tiene aspectos importantes y muy fructíferos para la dinámica interna de una 

indagación filosófica con niños. Por una parte, por lo que Fizpatrick y 

Reed-Sandoval (2018) catalogan como escucha activa: la capacidad del facilitador 

para escuchar lo afirmado por cada estudiante y formular preguntas provocadoras 

que permitan construir un espacio enriquecido por la perspectiva de ambos, con la 

esperanza de alcanzar “nuevos niveles de comprensión” (p. 11). En el caso del 

racismo, un diálogo de puntos de vista fomentado por un adulto filosóficamente 

bien formado y consciente de los fines ético-político de una Comunidad de 

Indagación, que logre abordar el tema de la discriminación racial, sin robustecer el 

poder del paradigma vigente. 

De acuerdo con la filósofa venezolana Lorena Rojas (2016), la interpelación 

socrática impele a renunciar a la creencia en la veracidad de algunas ideas que se 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             14 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


han asumido como ciertas; “lo atesorado como «verdadero» en nuestras almas 

queda expuesto y derrotado en ese proceso dialéctico que ha de cumplir la misión 

de exorcizar nuestra falsa doxa” (pp. 123-124). Desde esta perspectiva, opiniones 

que los niños han internalizado a través de su cultura se pueden poner a prueba 

en un diálogo en el que se despliegan una serie de habilidades de consciencia y 

discernimiento, que les permite analizar críticamente sus propias creencias y 

conocimientos. Y esto no sólo contribuye a una formación para la autonomía y el 

pensamiento crítico, sino también como elemento esencial de su saber vivir en 

sociedad, respetando la dignidad y el valor de la diversidad humana. Desmontar 

la falsa doxa de la White Ignorance, y de cualquier matriz epistémica que defienda 

la superioridad de una raza sobre otra, es una manera de contribuir con la 

erradicación del racismo desde el movimiento de una Filosofía para Niños. Pero, 

¿cómo hacerlo? 

 
las bondades de un diálogo aporético 

En el continente africano, especialistas en Filosofía para Niños parten de la 

existencia de un sistema educativo que se enfoca en reproducir la hegemonía del 

Occidente y hacer de los niños africanos ciudadanos pasivos y dóciles, que 

aceptan sin problema el dominio idiosincrático de una cultura distinta (Phillip, 

2011, p. 246). Es por ello que uno de los objetivos de P4C en esta región es valorar 

la experiencia de vida propiamente africana. Cosmas Masega (2020) afirma que la 

Comunidad de Indagación sólo podría contribuir al logro de estos objetivos, si se 

forma a los maestros para el desarrollo de competencias en pensamiento crítico (p. 

182), mientras otros autores se proponen lograrlo adoptando como punto de 

partida del diálogo, textos pertenecientes a la cultura africana: acertijos, cuentos y 

proverbios de la nación (Phillip, 2011 p. 251), los proverbios zulúes (Philip,  

Shumba, y Musengin, 2013, p. 40) y la experiencia de vida de los niños 

participantes (Philip, Wadesango, Machingamb, Maphosa & Mutekwe, 2013, p. 

187; Philip, Shumba, & Musengi, 2013) 

Esta clase de estrategias y recursos, identificados por Phillip, Masega, 

Munsengin, Wadesango, Machingamb, Maphosa, Mutekwe y Musengi, también 

pueden ayudar al resto del mundo a enfrentar al paradigma de la White Ignorance, 

porque además de garantizar que el docente de filosofía tenga la formación en 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             15 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


pensamiento crítico necesaria para conducir una Comunidad de Indagación por 

caminos desideologizantes, se asumen como material de reflexión lecturas que 

fueron pensadas al margen de la cultura colonizadora que llegó a dominar gran 

parte de ese continente. Para el tema del presente artículo, la experiencia de estos 

especialistas supone una invitación para buscar, e incluso escribir, material para 

niños, que permita reflexionar en torno al racismo3. Por su potencial para dar 

visibilidad a las anomalías de un paradigma por mucho tiempo vigente e 

internalizado por generaciones, esta clase de recursos y estrategias pueden ser 

útiles para alcanzar el propósito de debilitar la matriz epistémica que conduce al 

racismo y a la consecuente discriminación de las razas no-blancas. No obstante, se 

requiere algo más: un recurso filosófico que permita ensamblar todas las piezas de 

una Comunidad de Indagación, de tal manera que la profundamente internalizada 

creencia en la superioridad de una raza sobre otra pueda ser socavada desde los 

cimientos de su matriz argumentativa. 

Este recurso podría ser la Aporía, definida por Anne-Claude Hess (2014) 

como la "situation dans laquelle se trouve l’individu philosophant, lorsqu’il est 

confronté aux limites de son raisonnement par le biais de mises en opposition, sur 

le plan de l’argumentation et/ou du produit de l’argumentation, et donc lorsque 

son entendement est mis dans l’embarras" (p. 58). Crear las condiciones necesarias 

para que en la Comunidad de Indagación se pueda producir esta clase de escenarios 

de naturaleza aporética, brinda la oportunidad de engranar todas las piezas que 

pueden contribuir a vulnerar la fuerza paradigmática del racismo: textos creados o 

seleccionados para visibilizar el tema, un diálogo horizontal niños-facilitador, un 
3 Ante la tarea de seleccionar o escribir historias literarias que permitan abordar adecuadamente el 
tema de racismo, se hace necesario considerar las ideas planteadas por Darren Chetty en su artículo 
The Elephant in the room: Picture books, Philosophy for Children and Racism (2014). Su análisis de las 
historias Tusk Tusk (1978) y Elmer (1989) de David Mckee, resalta la importancia de que los textos 
empleados en la Comunidad de Indagación representen la faceta histórica del racismo, así como 
también la pertenencia del personaje a toda una familia que enfrentan una discriminación 
semejante. Algo que los elefantes que figuran como personajes de estas historias no logran 
representar, restando de esta manera una dimensión fundamental a toda reflexión sobre el racismo 
que pueda plantearse a partir de tales textos. “In Elmer and Tusk Tusk, the absence of culture, 
geography, power imbalances, indigenous and non-indigenous, religion, language diversity, 
history and racism leads to allegories of racism that have simplified to the point of falsifying” 
(Chetty, 2014, p. 23). Y al simplificarse la multidimensionalidad de la vivencia de quiénes son 
víctimas de racismo, no resulta posible abordar soluciones justas: “They don't appear to portray 
oppression. Consequently, the solutions they offer are very different from the kind of solutions 
often considered appropriate for addressing racism. Elmer's difference is celebrated and integrated 
into the group in a tokenistic way, whilst in Tusk Tusk the solution is toleration, co-habitation and 
miscegenation. Because they don't discuss structural inequality, they don't open up for enquiry 
justice-based solutions like repair, redistribution or reconciliation” (Chetty, 2014, p. 23) 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             16 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


facilitador filosóficamente bien formado capaz de aplicar la mayéutica socrática, y 

el propósito de favorecer la construcción de un mapa de realidad en el que la 

diversidad racial no sea una anomalía por limpiar. Se trata de un recurso 

filosófico-pedagógico que facilita que los niños participantes puedan reconocer los 

límites de su razonamiento y se vean impelidos a pensar más allá de las fronteras 

de su zona de confort intelectual y, por ende, al margen de la estructura 

paradigmática que, con respecto al racismo, pudiera estar definiendo la estructura 

de sus creencias y valores. 

Desde la perspectiva de Hess, el cultivo de la aporía amerita que el 

docente-facilitador fomente en el diálogo con los niños la presencia e identificación 

de puntos de vistas divergentes y de las contradicciones que estos pueden generar 

(Hess, 2014, p. 66), de tal manera que el proceso de reflexión e interacción dentro 

de la comunidad de indagación logre conducir sistemáticamente hacia las 

fronteras del propio razonamiento. De esta manera, la interpelación socrática 

asume la forma socioconstructivista de generación de conocimiento (Hess, 2014, p. 

64). Esta autora no hace referencia al tema del racismo; pero la autonomía del 

pensamiento planteada está en sincronía con la necesidad de un pensar 

independiente de la matriz epistemológica de la White Ignorance, hasta el punto de 

que se podría asumir como referencia su propuesta de una discusión filosófica en 

cuatro tiempos. 

Pour  provoquer  l’apparition  de l’aporie,  et  placer  ainsi  la  pensée  des 
jeunes  dans  l’embarras  afin  de  les  obliger  à remettre  leurs  idées  en  
question,  l’animateur  se  réfère  à  un  dispositif  formel  et ritualisé, conçu en 
4 temps de discussion (de une ou plusieurs leçons de 40 minute) (Hess, 2014, 
pp. 69-70) 

[Para provocar la aparición de la aporía y así colocar el pensamiento de los jóvenes en 
un apuro que los obligue a cuestionar sus ideas, el animador se refiere a un dispositivo 
formal y ritualizado, diseñado en 4 tiempos de discusión (de una o varias lecciones de 
40 minutos] 

Los cuatro tiempos son los siguientes: 1) Introducción al tema y aparición 

de perspectivas divergentes; 2) Precisión de las divergencias identificadas y 

superación de la aporía en base a referencias argumentativas de validez idéntica; 3) 

Profundización del razonamiento y 4) una profundización del razonamiento a un 

nivel distinto de la anterior (Hess, 2014, pp. 69-71). Se trata de una estructura 

didáctica que fomenta la necesidad de planificar los distintos momentos de 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             17 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


discusión, sin vulnerar la libertad argumentativa de los participantes ni prever el 

desenlace filosófico de la Comunidad de Indagación. 

Desde esta visión, resta como desafío el diseño y puesta en práctica de 

escenarios aporéticos, para la práctica de una filosofía para/con Niños, que aborde 

el tema del racismo. 

 

conclusión 

La propuesta de una enseñanza temprana de la filosofía se ha desarrollado 

durante más de cinco décadas, en base a objetivos que varían de acuerdo con la 

idiosincrasia e intereses de las distintas naciones y profesionales que la han 

acogido; pero se hace necesario considerar la importancia de conservar parte de 

los objetivos originales de Naciones Unidas. Setenta y seis años después de aquel 

junio de 1946, en el que los miembros de esta organización se reunieron a pensar 

una estrategia educativa que permitiera evitar tragedias tan terribles como las 

ocurridas durante la Segunda Guerra Mundial, las guerras continúan ocurriendo, 

y muchas personas, aún en ambientes nacionales de aparente paz y estabilidad, 

viven víctimas de diversos actos de violencia, opresión o abandono. La filosofía 

realmente no es una panacea que puede solucionar todos los problemas del 

mundo; pero sí un espacio de reflexión y búsqueda de la sabiduría, que permite 

comprender la postura de los demás y tomar consciencia de los límites de nuestro 

propio razonamiento, lo cual puede servir de punto de partida de acciones cada 

vez más justas y orientadas al bien común. Por ello, resulta indispensable que en la 

Filosofía para/con Niños se aborde el tema del racismo y de la discriminación que 

acarrea.   

Diversos especialistas han demostrado el poder de este flagelo y la 

posibilidad de que pueda filtrarse hasta en las sesiones de una Comunidad de 

Indagación Filosófica. La iniciativa filosófico-pedagógica que comenzó como una 

herramienta que contribuyera a socavar las bases de todo intento de menospreciar 

el valor de un ser humano por sus características raciales, tiene el riesgo de 

convertirse en un instrumento más de la creencia en una raza superior que detenta 

el poder de valorar y decidir el destino y oportunidades de todos. Esto resulta 

alarmante, y establece la necesidad de centrar la atención en la dinámica interna 

del diálogo socrático, para de alguna manera blindar el resultado ético-político de 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             18 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


la reflexión resultante. Todo ello, sin vulnerar la libertad y autonomía de 

pensamiento que se persigue en una filosofía para niños. 

No es una tarea fácil, porque exige además la habilidad de crear las bases 

para la generación de un nuevo candidato a paradigma que, en términos de lo 

planteado por Thomas Kuhn, presente un mapa de realidad 

inconmensurablemente distinto al postulado por el paradigma vigente; una matriz 

epistémica diferente a la White Ignorance, que logre validar y reforzar la creencia en 

el valor e importancia de todos los ciudadanos del mundo, independientemente 

de sus características raciales. El recurso filosófico para comenzar a migrar hacia 

este nuevo paradigma: la aporía. 

Como se evidencia en la teoría de Kuhn, no resulta sencillo reemplazar un 

paradigma de conocimiento por otro, porque esto implica toda una revolución del 

pensamiento, valores y principios compartidos por una comunidad. No obstante, 

en este artículo se ha postulado la aporía como herramienta filosófica que, por su 

potencial para crear escenarios de diálogo en los que el pensamiento de los 

participantes pueda ser confrontado con los límites de su propia racionalidad, 

puede brindar la posibilidad de pensar más allá de las fronteras del paradigma 

vigente. Y por ende: al margen de esa zona de confort intelectual que, por la fuerza 

epistémica de la White Ignorance, ha favorecido el arraigo de una cultura racista. La 

aporía no puede garantizar por sí sola la desaparición inmediata de esta clase de 

forma de pensar, ni de los sentimientos y acciones discriminatorios que genera; 

pero sí podría convertirse en la estrategia que permita visibilizar las debilidades 

argumentativas de la supremacía blanca, y de esta manera contribuir con la 

formación de una nueva generación de ciudadanos, capaces de pensar y caminar, 

más allá de la caverna de exclusión y discriminación representada por la episteme 

del racismo. 

Es posible que vivir y pensar en un paradigma distinto al racista, sea como 

las utopías descritas por Eduardo Galeano, y originalmente formulada por el 

cineasta Fernando Barri, que cuando se avanza dos pasos hacia ellas, se alejan dos 

pasos más; pero a pesar de ello vale la pena intentarlo, porque se estaría 

caminando en la dirección correcta: en una dirección en la que el propósito de 

alcanzar la utopía sigue presente en el horizonte.  

 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             19 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


referencias  

Arispe, R. (2022). Sobre IA. ABC Ediciones. UCAB 
Aristóteles (1985). Ética Nicomáquea, Gredos 
Chetty, D. (2014) “The elephant in the room: picturebooks, philosophy for children and 

racism” Childhood & philosophy, v. 10, n. 19, p. 11–31. 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/20689. 

Chetty, D. (2017) “Philosophy for children, learnification, intelligent adaptive systems and 
racism – a response to gert biesta”. Childhood & Philosophy, Rio de Janeiro, v. 13, n. 
28, p. 471–480. https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/30014. 

Chetty, D. (2018).  “Racism as ‘Reasonableness’: Philosophy for Children and the Gated 
Community of Inquiry” en Ethics and Education, 13(1):1-16 
https://doi.org/10.1080/17449642.2018.1430933 

Cidón, M. (2024) ¿Qué es el racismo? Tipos y significados, Amnistía Internacional. 
https://www.es.amnesty.org 

Fitzpatrick, M., Reed-Sandoval, A. (2018). “Race, pre-college philosophy, and the pursuit 
of a critical race pedagogy for higher education”. Ethics and Education, 13 (1), 
105-122. 

Foucault, M. (2005). El orden del discurso. Tusquets Editores.  
Galeano, E. (2012). Entrevista. https://www.youtube.com/watch?v=GaRpIBj5xho. 
Hess, A-C. (2014). “Aporetic support in philosophy for children and adolescents (ppea) or 

how to improve children and teenagers thinking by putting their understanding in 
embarrassment”. Childhood & Philosophy, 10(19), 56–86. 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/20691. 

Kuhn, T.S (1992) La Estructura de las Revoluciones Científicas, Fondo de Cultura Económica.   
Lipman, M., Sharp, M., &  Oscanyan, F. (1980): Philosophy in the classroom. IAPC. 
Masega, C. (2020). “The Critical Thinking Skill Gap in the Kenyan Education 

Curriculum”. Journal of Interdisciplinary Studies in Education, 9, 178-191. 
http://dx.doi.org/10.32674/jise.v9iSI.1860 

Mill, Ch. (1997). The Racial Contract. Cornell University Press 
Phillip, A (2011). “Philosophy for Children: the quest for an African perspective”. South 

African Journal of Education, 31, 246-256. 
http://www.scielo.org.za/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0256-010020110002
00008&lng=en&tlng=en. 

Phillip, A., Shumba, A., &  Musengi, M. (2013). “Philosophy for Children in Africa: Is the 
Hermeneutic-Narrative Approach the Answer?” Anthropologist 15(1), 33-42. 
http://dx.doi.org/10.1080/09720073.2013.11891290 

Philip, A., Wadesango, N., Machingamb, S.,  Maphosa, C., & Mutekwe, E. (2013). Can a 
Philosophy for Children Programme Empower the 21st Century Child in Africa? 
Studies of Tribes and Tribals 11(2) 
http://dx.doi.org/10.1080/0972639X.2013.11886679 

Platón (1988). República. Diálogos IV, Gredos 
Platón (1987). Crátilo. Diálogos II, Gredos. 
Platón  (1988). Teeteto. Diálogos V, Gredos 
Rojas, L. (2016). “El ‹‹volver›› de la Aurora: sobre el dolor del amor y el conocimiento”. 

Revista de Filosofía (Madrid), 41(2). http://dx.doi.org/10.5209/RESF.53952 
ONU. (2022). Llamamiento mundial para la adopción de medidas concretas para la eliminación del 

racismo, la discriminación racial, la xenofobia y las formas conexas de intolerancia y para la 
aplicación y el seguimiento generales de la Declaración y el Programa de Acción de 
Durban, A/RES/76/226) 

UNESCO. (2011). La Filosofía, una escuela de la libertad. 
https://unesco.org/ark:/48223/pf0000192689 

Wurtz, J. (2024). “Looking a trojan horse in the mouth: problematizing philosophy 
for/with children's hope for social reform through the history of race and 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             20 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/20689
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/30014
https://www.es.amnesty.org
https://www.youtube.com/watch?v=GaRpIBj5xho
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/20691
http://dx.doi.org/10.32674/jise.v9iSI.1860
http://www.scielo.org.za/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0256-01002011000200008&lng=en&tlng=en
http://www.scielo.org.za/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0256-01002011000200008&lng=en&tlng=en
http://dx.doi.org/10.1080/09720073.2013.11891290
http://dx.doi.org/10.1080/0972639X.2013.11886679
http://dx.doi.org/10.5209/RESF.53952
https://unesco.org/ark:/48223/pf0000192689
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


education in the us”. Childhood&Philosophy, 20, 01–27. 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/80069 

 

 
maría rodríguez-toro:  
Professor and researcher at the Institute in Humanities Studies, of Andrés Bello Catholic 
University(Venezuela). Part of the group of researchers associated with the Chaire 
UNESCO of the University of Nantes "Pratique de Philosophie avec les Enfants." 
 
 
cómo citar este artículo: 
 
ABNT:  
Rodríguez-Toro, M. Racismo, infancia y aporía. childhood & philosophy, v. 22, p. 1-21, 2026. 
Disponible en: ______. Acceso en: _______. doi: 10.12957/childphilo.2026.93358 
 
 
APA:  
Rodríguez-Toro, M. (2026). Racismo, infancia y aporía. childhood & philosophy, 22, 1-21. doi: 
10.12957/childphilo.2026.93358 
 
 

créditos 
●​ Agradecimientos: No aplicable. 
●​ Financiación:  No aplicable. 
●​ Conflictos de intereses: Los autores certifican que no tienen ningún interés 

comercial o asociativo que represente un conflicto de intereses en relación con 
el manuscrito. 

●​ Aprobación ética:  No aplicable. 
●​ Disponibilidad de datos y material:  No aplicable. 
●​ Contribución de los autores: Conceptualización; Redacción, revisión y 

edición del texto; Análisis formal; Obtención de financiación; Investigación; 
Metodología; Administración del proyecto; Recursos; Supervisión; Validación. 
RODRÍGUEZ-TORO, M.   

●​ Imagen: No aplicable. 
●​ Preprint: No publicado en repositorio de preprints.  

 

artículo sometido al sistema de similitud  
 
enviado:  03.08.2024      ​     aprobado: 28.10.2025​​      publicado: 31.01.2026 
 
parecerista 1: carmina shapiro      parecerista 2:  mónica antonieta ramírez 
  
 

child. philos., rio de janeiro, v. 22, 2026, pp. 01-21 | e202693358             21 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood/article/view/80069
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood

