
 

experiência 
 

lendas amazônicas e filosofia com crianças:  

relato de experiência em uma “oficina de conceitos” em 

belém do pará 

authors 
gabriela cristina freitas de oliveira 
universidade do estado do pará, 
programa de pós-graduação em 
educação, belém, pa 
e-mail: profgab.filo@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-7304-6347 
 
marlen lorena oliveira soares 
universidade do estado do pará, 
programa de pós-graduação em 
educação, belém, pa 
e-mail: marlenlorena19@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0003-8180-4173 
 
leonardo gonçalves de alvarenga 
universidade do estado do pará, 
departamento de filosofia e ciências 
sociais, belém, pa 
e-mail: leonardo.gd.alvarenga@uepa.br 
https://orcid.org/0000-0001-5249-766X 
 

editor: walter omar kohan 
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732 
 

doi: 10.12957/childphilo.2025.93328 
 

 

resumo 
Este artigo relata uma experiência de 
educação popular conduzida com um 
grupo de crianças e adolescentes (9 a 
13⠀anos) do 5º ano do Ensino Fundamental 
de uma escola pública na periferia de Belém 
do Pará, em 2024. A atividade, intitulada 
“Lendas amazônicas e Filosofia com 
Crianças: apresentando a Lenda da 
Mandioca”, foi concebida como uma oficina 
de conceitos (Silvio Gallo) em diálogo com o 
método dialógico de Paulo Freire. Seu 
objetivo principal foi a iniciação filosófica 
dos participantes por meio de um ensino 
intercultural e decolonial inspirado pela 
noção de páthos filosófico e infância modelar 
(Walter Kohan). Os objetivos dessa 
interação compreendem também a 
promoção de um ensino-aprendizagem 
baseado no diálogo; fortalecimento da 
cultura regional perpetuada pelas crianças; 
desenvolvimento de noções de ética e 
cidadania no ambiente escolar e não escolar. 
A escolha das lendas amazônicas como 
conteúdo central partiu do interesse das 
crianças e da ausência desse tema no 
currículo escolar. A metodologia empregada 
foi a pesquisa-ação de abordagem 
qualitativa, alinhada ao método dialógico 
de Paulo Freire e às etapas da construção de 
uma oficina de conceitos de Silvio Gallo. O 
estudo também se caracterizou como 
pesquisa de campo e documental, 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328            1 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

mailto:profgab.filo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7304-6347
mailto:marlenlorena19@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-8180-4173
mailto:leonardo.gd.alvarenga@uepa.br
https://orcid.org/0000-0001-5249-766X
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


analisando as produções dos alunos 
durante as atividades. Como resultado, a 
experiência demonstrou a capacidade das 
crianças de criar conceitos, ressignificar a 
cultura, ampliar seus repertórios 
socioeducacionais e participar de uma sala 
de aula mais plural e aberta a vivências 
sociais e ideias filosóficas. 

 
palavras-chave: amazônia; educação 
popular; filosofia com crianças; oficina de 
conceitos. 
 

amazonian legends and philosophy with 
children: 

an experience report from a “concepts 
workshop” in belém do pará 

 
abstract 
This article reports on a popular education 
experience conducted with a group of 
children and adolescents (9 to 13 years old) 
in the fifth year of elementary school at a 
public school on the outskirts of Belém do 
Pará, in 2024. The activity, entitled 
“Amazonian Legends and Philosophy with 
Children: Presenting the Legend of 
Cassava”, was conceived as a Concept 
Workshop (Silvio Gallo) in dialogue with 
Paulo Freire's dialogical method. Its main 
objective was the philosophical initiation of 
the participants through intercultural and 
decolonial teaching inspired by the notion 
of philosophical pathos and model 
childhood (Walter Kohan). The objectives of 
this interaction also include promoting 
teaching and learning based on dialogue; 
strengthening the regional culture 
perpetuated by the children; and 
developing notions of ethics and citizenship 
in the school and non-school environment. 
The choice of Amazonian legends as the 
central content was based on the children's 
interest and the absence of this theme in the 
school curriculum. The methodology used 
was action research with a qualitative 
approach, in line with Paulo Freire's 
dialogic method and Silvio Gallo's stages in 
the construction of a Concept Workshop. 
The study was also characterized as field 
and documentary research, analyzing the 
students' productions during the activities. 
As a result, the experience demonstrated the 
children's ability to create concepts, 

re-signify culture, broaden their 
socio-educational repertoires and 
participate in a classroom that is more 
pluralistic and open to social experiences 
and philosophical ideas. 
 
keywords: amazonia; popular education; 
philosophy with children; concept 
workshop. 
 
leyendas amazónicas y filosofía con niños: 
informe de experiencia sobre un “taller de 

conceptos” en belém do pará 
 
resumen 
Este artículo relata una experiencia de 
educación popular realizada con un grupo 
de niños y adolescentes (de 9 a 13 años) de 
quinto año de primaria de una escuela 
pública de la periferia de Belém do Pará, en 
2024. La actividad, titulada «Leyendas 
Amazónicas y Filosofía con Niños: 
Presentando la Leyenda de la Yuca», fue 
concebida como un Taller Conceptual 
(Silvio Gallo) en diálogo con el método 
dialógico de Paulo Freire. Su principal 
objetivo fue la iniciación filosófica de los 
participantes a través de una enseñanza 
intercultural y decolonial inspirada en la 
noción de pathos filosófico y modelación de 
la infancia (Walter Kohan). Entre los 
objetivos de esta interacción figuran 
también la promoción de la enseñanza y el 
aprendizaje basados en el diálogo; el 
fortalecimiento de la cultura regional 
perpetuada por los niños; y el desarrollo de 
nociones de ética y ciudadanía en el entorno 
escolar y extraescolar. La elección de las 
leyendas amazónicas como contenido 
central se basó en el interés de los niños y en 
la ausencia de este tema en el currículo 
escolar. La metodología utilizada fue la 
investigación-acción con abordaje 
cualitativo, alineada al método dialógico de 
Paulo Freire y a las etapas de construcción 
de un Taller Conceptual de Silvio Gallo. El 
estudio también se caracterizó como 
investigación de campo y documental, 
analizando las producciones de los alumnos 
durante las actividades. Como resultado, la 
experiencia demostró la capacidad de los 
niños para crear conceptos, resignificar la 
cultura, ampliar sus repertorios 
socioeducativos y participar en un aula más 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             2 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


plural y abierta a experiencias sociales e 
ideas filosóficas. 
 
palabras clave: amazonía; educación 
popular; filosofía con niños; taller de 
conceptos. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             3 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


lendas amazônicas e filosofia com crianças:  

relato de experiência em uma “oficina de conceitos” em belém do pará 
 

introdução 

Este artigo é resultado de uma pesquisa-ação desenvolvida pelo GRUPO 

DE EDUCAÇÃO POPULAR, entre março e abril de 2024, em uma escola na 

periferia de Belém do Pará. 

O ponto de partida para construção deste texto é a noção de um páthos 

filosófico que se encontra presente nas filosofias de Sócrates, Platão e Aristóteles. 

No século XX, Heidegger classificou o espanto/admiração como páthos, ou seja, 

como aquilo que impera no interior de algo e que pode ser compreendido como 

arché, de onde vem a filosofia. Um fazer filosófico seria estéril se operasse sem esse 

páthos. Não distante dessa compreensão, Walter Kohan traz o entendimento de 

“infância modelar” na prática educativa, e sua base conceitual é Paulo Freire. Essa 

infância não é apenas uma fase cronológica, mas também um estado em que nos 

deparamos com a pergunta, a dúvida e a criatividade. Trata-se de um novo 

começo, sempre que necessário. A noção de infância está alinhada ao páthos da 

filosofia, sempre que nos leva a questionar e refletir sobre os fundamentos da 

existência e do conhecimento. 

Nesse caminhar, o GRUPO DE EDUCAÇÃO POPULAR decidiu fazer uma 

experimentação do pensamento por intermédio da criação de uma oficina de 

conceitos. Essa prática metodológica foi desenvolvida pelo filósofo e educador 

Silvio Gallo (2006). A proposta de Gallo rejeita a ideia de que o ensino de filosofia 

deve se restringir à história da filosofia, ou seja, à mera repetição e memorização 

das ideias de pensadores do passado. Ao contrário, a “oficina de conceitos” se 

concentra em filosofar na prática, incentivando os alunos a se tornarem criadores 

de seus próprios conceitos. Entendemos que tal ferramenta tem afinidades com o 

método dialógico de Paulo Freire (2014), cujo entendimento é de que o educador 

precisa priorizar uma aprendizagem que dialogue com o(a) aluno(a), superando 

assim uma educação “bancária” e promovendo uma ação transformadora a partir 

da união entre teoria e prática. 

A escolha das lendas amazônicas como conteúdo central partiu do interesse 

das crianças e da ausência desse tema no currículo escolar. Nesse sentido, o grupo 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             4 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


trouxe uma atividade intitulada “Lendas amazônicas e Filosofia com Crianças: 

apresentando a Lenda da Mandioca”. O resultado da atividade culminou com a 

expectativa do GRUPO DE EDUCAÇÃO POPULAR, cujo propósito maior é a 

iniciação filosófica. A prática metodológica de Silvio Gallo, em diálogo com Paulo 

Freire, ampliou as possibilidades de alcance dos objetivos propostos. Além disso, a 

experiência demonstrou a capacidade das crianças de criar conceitos, ressignificar 

a cultura, ampliar seus repertórios socioeducacionais e participar de uma sala de 

aula mais plural e aberta a vivências sociais e ideias filosóficas. 

 

o páthos da filosofia e “oficina de conceitos” 

Neste início optamos por trazer a noção de um páthos filosófico, baseado nas 

filosofias de Sócrates e Platão (2024), Aristóteles (2002), Heidegger (2006) e na 

perspectiva de uma infância modelar trazida por Walter Kohan (2019), inspirada 

pelo pensamento freiriano. Além dessas concepções sobre o páthos filosófico, mas 

não distante disso, apresentamos a proposta prática-metodológica de Silvio Gallo 

(2006), das aulas de filosofia como “oficina de conceitos”, que tem por base o 

pensamento de Giles Deleuze e Félix Guattari (2010). Essa proposta está alinhada 

ao método dialógico de Paulo Freire, que defende que o educador priorize a 

essência da aula por meio de uma aprendizagem que possibilitará a superação da 

educação “bancária”, promovendo uma ação transformadora a partir da união 

entre teoria e prática. 

Em um dos diálogos de Platão (2024, p. 75), Teeteto, após Sócrates interpelar 

seu interlocutor que carrega o título do Diálogo, este diz: “causa-me grande 

admiração o que tudo isso possa ser, e só de considerá-lo, chego a ter vertigens”. 

Sócrates então responde: “[…] a admiração é a verdadeira característica do 

filósofo. Não tem outra origem a filosofia” (Platão, 2024, p. 75). Desde então 

chegou-se a um consenso entre diferentes autores na história da filosofia: de que 

uma de suas principais características fundantes tem a ver com uma postura 

diante da realidade, de um problema, como foi com Sócrates e Teeteto em relação 

ao que é o conhecimento. Para Aristóteles, esse ensinamento ficou marcado:  

de fato, os homens, tanto agora como no início, começaram a filosofar devido 
ao admirar-se, admirando inicialmente, entre as coisas surpreendentes, 
aquelas que estavam à mão, em seguida, paulatinamente progredindo e 
formulando impasses sobre problemas maiores, por exemplo, sobre as 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             5 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


afecções da lua, do sol e dos astros, e sobre a geração do todo (Aristóteles, 
2002, p. 12).​  

Heidegger, passados mais de vinte séculos, na Alemanha, em uma de suas 

conferências, que depois virou livro, Que é isto a filosofia? Identidade e diferença, 

considera que:  

O espanto é, enquanto pathos, a arché da filosofia. Devemos compreender, em 
seu pleno sentido, a palavra grega arché. Designa aquilo de onde algo surge. 
Mas este “de onde” não é deixado para trás no surgir; antes a arché torna-se 
aquilo que é expresso pelo verbo archein, o que impera. 
O pathos do espanto não está simplesmente no começo da filosofia, como, por 
exemplo, o lavar as mãos precede a operação do cirurgião. O espanto carrega 
a filosofia e impera em seu interior (Heidegger, 2006, p. 29).  

O páthos da filosofia tem em Sócrates e Platão seu desvelamento. Isso não 

quer dizer que trate de um conceito propriamente dito, pois o páthos é inerente ao 

ser humano, independentemente de cultura. O que se observa é o quanto a 

filosofia grega, por mais limitada que seja para o imaginário eurocêntrico, 

influenciou outros filósofos naquilo que ela tem de fundamental: o espanto, a 

admiração. O que demonstra que, a despeito de muitos atravessamentos, a 

filosofia continua fiel ao seu princípio gerador, mesmo correndo o risco de ser 

cooptada pelo pragmatismo do sistema educacional contemporâneo. 

No rastro do páthos filosófico do espanto/admiração, um outro princípio 

inseparável deste é a infância. Para Walter Kohan (2019), a infância não é apenas a 

fase inicial da vida, mas uma condição filosófica e existencial. Ao propor uma 

biografia filosófica de Paulo Freire, Kohan apresenta alguns princípios por 

intermédio dos quais se pode pensar a educação como um ato político. Um desses 

princípios, portanto, é a infância. Kohan (2019, p. 161) diz que “a infância não é 

algo a ser educado, mas algo que educa”. Nesse sentido, a infância não é objeto de 

formação, mas uma realidade a qual se observa, se escuta, se cuida, se mantém 

viva e é vivenciada. A curiosidade, a alegria e a vitalidade atravessam essa fase da 

vida. Inspirado em pensadores como Deleuze e Guattari (2010), Kohan utiliza o 

conceito de “devir-criança” para descrever um processo contínuo de 

experimentação e criação. Não se trata de regredir, mas de cultivar a potência 

infantil — a curiosidade, a imaginação, a liberdade — ao longo de toda a vida. No 

interior dessa perspectiva da infância, Kohan (2019, p. 159) sinaliza a importância 

da pergunta e “de se perguntar sobre o perguntar, não apenas como um jogo 

intelectual, mas como modo de habitar a tarefa de educar”. Numa alusão ao páthos 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             6 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


filosófico, a infância traz a pergunta e o espanto/admiração toda vez que lhes é 

trazido o novo. A “infância modelar” (Kohan, 2019) pode servir de inspiração e 

gerar novos olhares e entendimentos sobre a vida e a realidade. 

O filósofo e educador brasileiro Silvio Gallo (2006) traz como problema em 

suas pesquisas a questão contemporânea do ensino da filosofia no Brasil e parte do 

princípio, muito próximo ao que propõem Kohan e a filosofia clássica e 

contemporânea sobre o páthos filosófico, qual seja, que este seja ativo, 

compreendido como “poder de começo” na expressão de Douailler (apud Gallo, 

2006, p.17). A clara compreensão do que significa a filosofia é importante para que 

possa se dedicar ao ensino da disciplina. Para Gallo (2006), acrescenta-se também, 

inspirado em Deleuze e Guattari (2010), que a filosofia é uma atividade que cria 

conceitos. Não são conceitos absolutos, mas provisórios. Por conceito, Gallo (2006) 

entende a “experiência do pensamento”. Falar de conceitos pode parecer distante 

da realidade infantil — e talvez seja, se a concepção for do resultado do processo 

do qual um conceito é construído. Se não levarmos em conta a pergunta inicial, 

oriunda do espanto/admiração, nenhum conceito será construído. 

Diante dessa concepção da filosofia como criação de conceitos, Gallo (2006) 

traz a proposta de uma práxis inovadora para o ensino de filosofia nas escolas: a 

“oficina de conceitos”. Essa pode, então, ser compreendida como um ambiente 

pedagógico focado na experimentação e na criação. De acordo com a perspectiva 

de Deleuze e Guattari (2010), o ato de pensar é indissociável da experimentação, 

na qual o novo, o notável e o interessante se sobrepõem à noção de verdade, 

impondo uma exigência intelectual superior. A aula de filosofia, nesse contexto, 

pode ser concebida como uma oficina, porque prioriza o processo criativo e o 

movimento do pensamento, em detrimento da busca por uma solução definitiva 

ou por alguma verdade absoluta. O objetivo principal, nesse caso, é que o 

estudante vivencie a experiência do pensamento filosófico. Isso implica um 

percurso de apropriação, compreensão e recriação dos conceitos historicamente 

estabelecidos, com a possibilidade de culminar na criação de conceitos originais. 

Silvio Gallo faz uma ressalva:  

[…] é importante dizer que não estamos em busca da originalidade; o que 
queremos é que os estudantes possam vivenciar a experiência de pensamento. 
E é isso que deverá ser avaliado: a qualidade da experiência, e não o fato de 
um conceito absolutamente novo ter sido ou não criado, e não a qualidade do 
conceito criado ou recriado ou apropriado (Gallo, 2006, p. 26). 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             7 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


O conceito original não é um obstáculo; inclusive, ele até pode aparecer, 

mas o que interessa é o encorajamento dos(as) alunos(as) a se tornarem cidadãos 

democráticos mais sensatos através de encontros com narrativas filosóficas sobre 

questões cotidianas. No caso da atividade “Lendas amazônicas e Filosofia com 

Crianças: apresentando a Lenda da Mandioca”, a “oficina de conceitos” busca esse 

espaço de experimentação do pensamento. É feita uma iniciação filosófica das 

crianças, por meio de um ensino intercultural e decolonial que promova um 

ensino-aprendizagem baseado no diálogo; fortaleça a cultura regional perpetuada 

pelas crianças; e desenvolva noções de ética e cidadania no ambiente escolar e não 

escolar inspirado pelo páthos filosófico do espanto/admiração e da infância 

criativa. 

 
filosofia na escola: continuidades  

O ambiente escolar tornou-se um território de disputas no qual as 

disciplinas concorrem para serem aceitas, ampliadas, requeridas, não excluídas; 

em outras palavras, lutam por espaço. A escola, apesar de agregar muitos 

conhecimentos, representa, hoje, um lugar de discordâncias sobre o que deve ter 

mais tempo na sala de aula e o que admite menos horas-aulas, porque não atende 

diretamente ao pragmatismo do sistema educacional. Bem, a Filosofia se encaixa 

no que dispõe de menos aulas, pois não sinaliza, segundo as coordenações 

pedagógicas, tanta importância na formação dos(as) educandos(as), a não ser para 

conhecer o básico de teorias éticas e morais. Reduzida ao puro caráter positivista 

da educação, a Filosofia está no currículo para ser apresentada aos adolescentes 

em seus últimos anos escolares, a fim de que entendam, minimamente, a 

importância da boa convivência social. Desse modo, os estudantes são sujeitados 

aos padrões hegemônicos de ensino reconhecidos como epistemologicamente 

“verdadeiros” (Matos; Oliveira, 2015, p. 143). 

Sendo assim, a construção do conhecimento flerta intimamente com as 

epistemologias dominantes, validadas pelos que detêm as metodologias mais 

eficazes, pelos autores mais qualificados no julgamento do que é coerente e 

especialmente pelos pensadores europeus que edificaram todo o esteio da 

educação formal que predomina hoje e a isolaram dos “sem-cultura”. Estes 

últimos são os grupos historicamente silenciados e desvalorizados; portanto, 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             8 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


afastados dos padrões hegemônicos culturais, estabelecidos pelas instituições e 

elites formativas. Esses outros são trabalhadores do campo, povos indígenas, 

mulheres, pessoas pretas e periféricas, povos quilombolas, crianças e jovens das 

escolas públicas, grupos que reivindicam suas terras e seus direitos, que 

incomodam a agenda política (Arroyo, 2014). 

Nesse caminho, a instituição escolar, por vezes, reproduz o isolamento do 

ensino, enquanto tarefa unicamente do(a) professor(a) e ignora os saberes trazidos 

pelos(as) alunos(as), suas vivências, questionamentos e contribuições, trabalhando 

em função dessa lógica de ensino, de pensamento; sobretudo, de mercado, e isso 

representa fragilidades no próprio objetivo educativo, segundo Matos e Oliveira 

(2015, p. 142-143): 

Entre essas fragilidades, percebemos a insuficiência ou ausência, de espaço 
para se trabalhar a educação a partir da perspectiva dialógica como forma de 
(re) construção de novas mentalidades. Entender a pluralidade de ideias é 
uma alternativa de contraposição aos ideais neoliberais que bloqueiam e 
negam a formação da consciência crítica em detrimento da universalização do 
pensamento. Certamente o exercício do diálogo seria um contributo para 
estimular a capacidade do(a) educando(a) de problematizar a realidade para, 
posteriormente transformá-la.  

Embora seja parte da engrenagem pedagógica essa forma de ensinar na 

qual o(a) educador(a) se preocupa exclusivamente com o fechamento dos 

conteúdos dentro do cronograma estabelecido, parece ser uma alternativa que 

trabalha contra o próprio sentido da educação, uma vez que desconsidera outros 

conhecimentos a não ser aqueles verbalizados pelos(as) professores(as) nas salas 

de aula; em resumo, impede o diálogo. Além de silenciar alunos e alunas, esse 

fazer pedagógico procura apagar as identidades de tantos e tantas que chegam às 

escolas com suas demandas tão diferentes e contracoloniais (Arroyo, 2014). 

Talvez seja no reconhecimento dessa invisibilização da cultura que a prática 

popular se junta à filosofia para indicar caminhos necessários a uma educação 

intercultural e, possivelmente, decolonial. Mas esse primeiro passo — de 

constatação da realidade hegemônica nas escolas — deve ser dado pelo(a) 

professor(a) progressista, que entende a história como possibilidade de mudança e 

longe de qualquer determinismo (Freire, 2024). É claro que o cenário educacional 

não muda instantaneamente, porém começar a promover pequenas mudanças é 

imprescindível, principalmente quando essas convidam educandos(as) a essa 

intenção; por isso, 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             9 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


É exatamente neste sentido que ensinar não se esgota no “tratamento” do 
objeto ou do conteúdo, superficialmente feito, mas se alonga à produção das 
condições em que aprender criticamente é possível. E essas condições 
implicam ou exigem a presença de educadores e de educandos criadores, 
instigadores, inquietos, rigorosamente curiosos, humildes e persistentes. Faz 
parte das condições em que aprender criticamente é possível a pressuposição 
por parte dos educandos de que o educador já teve ou continua tendo 
experiência da produção de certos saberes e que estes não podem a eles, os 
educandos, ser simplesmente transferidos. Pelo contrário, nas condições de 
verdadeira aprendizagem os educandos vão se transformando em reais 
sujeitos da construção e da reconstrução do saber ensinado, ao lado do 
educador, igualmente sujeito do processo (Freire, 2024, p. 28). 

Esse movimento de educar e ser educado(a) tem relação com a prática 

filosófica, porque não há Filosofia sem diálogo, tampouco sem levar em conta 

todas as realidades, ideias e pessoas. Por esse motivo, as aulas de filosofia abrem 

possibilidades de conhecer universos que estão fora dos livros, currículos e 

atividades escolares, porque filosofar é dialogar sobre o que é diferente, o antes, o 

presente, o futuro, o porquê das coisas, o como. Sobre isso, Matos e Oliveira (2015, 

p. 144) pontuam que: 

A educação popular freireana, por sua vez, possibilita repensar as práticas 
pedagógicas, nela o conhecimento popular passa a fazer parte do processo de 
escolarização reforçando a necessidade de um diálogo que articule os saberes 
populares com os saberes científicos, vislumbrando a qualidade do ensino. A 
reflexão e o diálogo são elementos indispensáveis no processo de 
conhecimento. Além disso, a palavra da criança é fundamental, afirmando sua 
condição como sujeito plural, pensante e protagonista da história. 

Em vista disso, foi plausível unir o potencial dialógico da Filosofia à 

abordagem das lendas amazônicas em uma instituição pública da cidade de Belém 

(PA), como maneira de promover a iniciação filosófica de crianças do Ensino 

Fundamental, aliada à discussão sobre cultura local e à relevância desse tópico 

para a educação escolar. Mais do que uma atividade pedagógica, este relato de 

experiência expressa a vontade de contribuir filosoficamente para uma educação 

comprometida com a cultura, a ética, a natureza e, em especial, com as crianças.  

 

apresentando a lenda da mandioca: o imaginário popular, o páthos filosófico e a 

criação de conceitos 

A atividade foi elaborada a partir de palavras geradoras oriundas de uma 

atividade anterior com a mesma turma, na qual os educadores e as educadoras 

captaram o entusiasmo de educandos e educandas com histórias, mitos e lendas 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             10 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


presentes nas redes sociais; sendo, em sua maioria, histórias de terror de origem 

oriental e europeia.  

Quando questionadas sobre o conhecimento que tinham sobre as histórias, 

mitos e lendas brasileiras e amazônicas, as educandass e os educandos 

manifestaram desconhecimento e até um pouco de desinteresse, argumentando 

que as estrangeiras eram mais “legais”. Porém, após alguns diálogos em que os 

educadores citaram mitos e lendas que lhes foram ensinados na infância, o 

desconhecimento tornou-se curiosidade e surgiram lendas como Matinta Pereira, 

Vira-Porco, Saci Pererê, Rasga Mortalha, Curupira e Lenda do Açaí. As crianças 

passaram a partilhar, coletivamente, seus relatos, experiências, medos e crenças. 

Essas interações permitiram a instauração de um espaço de escuta, respeito e 

liberdade para contar, perguntar, rir etc. Desse modo, é notório que “os professores 

necessitam fortalecer em suas aulas esse tipo de prática educativa que assume um 

caráter libertador que favoreça aos educandos participarem ativamente do 

processo com satisfação e alegria” (Matos; Oliveira, 2015, p. 149). 

Com a diversificação das conversas, em certo ponto os educadores 

comentaram que muitas lendas paraenses contam acerca da criação dos alimentos, 

e as crianças ficaram bastante surpresas em saber que existiam histórias que 

falavam sobre a origem destes elementos tão conhecidos no dia a dia. Então, 

iniciaram inúmeras perguntas sobre quais lendas teriam relação com as comidas 

que conheciam, até que um alimento teve destaque: o açaí.  

Escutando a lenda, esses pequenos filósofos diziam frases como “eu amo 

açaí”, “na minha casa a gente come açaí todo dia”, “o açaí está muito caro”, “na 

casa da minha avó, no interior, tem muito açaizeiro”. Nesse momento, a oficina de 

conceitos começa a se materializar em sala de aula, uma vez que os alunos 

encontraram-se envoltos num tema, instigados pelo conhecimento aprofundado 

daquela proposta pedagógico-filosófica. Uma “oficina de conceitos passa por 

etapas, na qual a primeira delas é a sensibilização” que, conforme Silvio Gallo: 

Trata-se, nesta primeira etapa, de chamar a atenção para o tema de trabalho, 
criar uma empatia com ele, isto é, fazer com que o tema “afete” aos 
estudantes. […] Trata-se de fazer com que os estudantes incorporem o 
problema, para que possam vir a criar um conceito incorporal. Penso que essa 
primeira etapa pode ser bem-sucedida com o recurso a peças artísticas: uma 
música, um poema, um quadro, um conto, um filme; ou mesmo um desenho 
animado, uma história em quadrinhos… Em suma, algo que chame a atenção 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             11 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


dos estudantes, sobretudo por falar sua própria linguagem, e que desperte seu 
interesse por um determinado problema (Gallo, 2006, p. 27). 

Após a leitura da lenda, os educandos pediram aos educadores que 

apresentassem mais lendas e mitos sobre comidas, o que possibilitou a escolha de 

trabalhar com a “Lenda da Mandioca”. Então, foram colocadas em prática a 

segunda e terceira etapas da “oficina de conceitos”, quase simultaneamente, que 

são a problematização e a investigação, ou seja, buscar elementos que permitam a 

solução do problema. Essa etapa pode advir da história da filosofia, mas não só. 

Em nosso caso foi utilizada a “Lenda da Mandioca”. Nesse sentido, 

Nos encontros filosóficos com as crianças, buscamos apreender do convívio 
delas o nosso objeto de abordagem e assim, estimulá-las a olharem o outro, o 
que as cerca, a contar o que vivenciam, a comparar com os outros, a rir, a 
participar, a ajudar, a respeitar, além disso, procuramos envolvê-las a praticar 
atividades de leitura e escrita. O ensino envolve questões lúdicas, pessoais, 
sociais, expressão oral e escrita, compreensão de conteúdos, ética, lógica, 
estética e outras áreas que envolvam a infância, educação e reflexão (Silva; 
Barbosa; Jesus, 2015, p. 177) 

Em meio a essa dinâmica de vivências e narrativas pessoais das crianças, a 

lenda foi apresentada através da contação de história com todos os materiais 

elaborados artesanalmente pelos educadores para montar um teatro de fantoches. 

Foram utilizados os seguintes materiais: boneca indígena de crochê, personagens 

em papel e cenário contendo galhos, musgo e folhas secas, como demonstrado 

abaixo: 

 
Figura 1: Boneca indígena de crochê. Fonte: Acervo pessoal dos(as) educadores(as) (2024). 

 

​E a respectiva história foi socializada: 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             12 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


Lenda da Mandioca 

Conforme a lenda, uma indígena tupi deu à luz a uma menina e a chamou de 
Mani. A menina era linda e tinha a pele bem branca. Vivia feliz brincando pela 
tribo. Todos amavam muito Mani, pois ela sempre transmitia muita felicidade 
por onde passava.  

Porém, um dia Mani ficou doente e toda tribo ficou preocupada e triste. O pajé 
foi chamado e fez vários rituais de cura e rezas para salvar a pequena 
indígena. Porém, nada adiantou e a menina morreu. 

Os pais de Mani resolveram enterrar o corpo da menina dentro da própria oca, 
pois esta era a tradição e o costume cultural do povo indígena tupi. Os pais 
regaram o local, onde a menina tinha sido enterrada, com água e muitas 
lágrimas. 

Depois de alguns dias da morte de Mani, nasceu dentro da oca uma planta 
cuja raiz era marrom por fora e bem branquinha por dentro (da cor da pele de 
Mani). Em homenagem à filha, a mãe deu o nome de Maniva à planta.  

Os indígenas passaram a usar a raiz da nova planta para fazer farinha e 
bebida (cauim). A raiz ganhou o nome de mandioca, ou seja, uma junção de 
Mani (nome da pequena indígena) e oca (habitação).1  

A contação dessa lenda possibilitou uma reflexão filosófica sobre elementos 

presentes no texto, como: nascimento, morte, cura, costumes, moradia e tradições 

culturais. Após a contação de história, iniciou-se o diálogo no qual os educandos 

puderam destacar as palavras e trechos que mais lhes agradaram ou que 

despertaram curiosidade. A partir daí foram destacadas as palavras: “pajé”, 

“tupi”, “oca”, “cauim”, “Maniva” e “mandioca”. Em seguida, os educadores 

explicaram a origem indígena daquelas palavras e seus significados. 

Posteriormente, perguntaram para as crianças se conheciam outras palavras de 

origem indígena; no primeiro momento, elas disseram que não, mas depois foram 

lembrando de algumas. É importante destacar que as crianças conheciam muitas 

palavras, porém não sabiam que essas tinham origem indígena, a exemplo das 

palavras destacadas a seguir: 

 
Quadro 1: Relação de bairros belenenses e comidas paraenses destacadas pelas crianças 

 

RUAS/BAIRROS Tupinambás Mundurucus Pariquis Tamoios 
 

COMIDAS Açaí Maniçoba Tacacá Pato no Tucupi 

 
Fonte: Elaborado pelos(as) educadores(as) durante as atividades (2024). 

1 Adaptado pelas educadoras, a partir da obra "Lendas brasileiras", n.7. 2 ed. Edições 
Melhoramentos: São Paulo, 1977 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             13 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


 

Foi possível dialogar sobre a presença indígena na cultura 

paraense/belenense, influência esta que recai na nossa forma de vestir, de falar, 

nas músicas, no nome de bairros e ruas que evocam nomes de comunidades 

indígenas. Nesse seguimento, adentrando no tema da cultura, os educadores 

indagaram: “Crianças, vocês sabem o que é cultura?”. Houve um silêncio inicial 

até que uma das crianças falou: “Acho que tem a ver com o Carimbó, porque aqui 

na escola quando eles falam que vai ter apresentação cultural sempre tem 

Carimbó”. Depois dessa primeira intervenção, desencadeou-se uma enxurrada de 

falas, como: 

“Cultura é Carimbó”​
“Cultura é festa junina, é a comida da festa junina” ​
“Cultura é Brega”​
“Cultura é o Treme”​
“Cultura é o Carabao e o Crocodilo… As aparelhagens né professora” 
(Relatório Geteff, 2024)2. 
 

Nesse momento foi possível, mediante o diálogo, chegar à etapa da 

conceituação, “criar e recriar os conceitos encontrados, de modo a equacionarem 

nosso problema, ou mesmo de criar novos conceitos” (Gallo, 2006, p. 28). 

Alicerçado nos destaques de ritmos musicais, educadores(as) e educandos(as) 

conversaram sobre o que constitui e diferencia culturalmente cada um desses 

ritmos: as roupas, os calçados, a forma de dançar, o local onde acontece cada uma 

dessas festividades, a música e as letras. As crianças filósofas chegaram à 

conclusão de que cultura é algo muito amplo que envolve as vestimentas, 

línguas/dialetos e comidas de determinados momentos festivos.  

Ao embarcar novamente na temática sobre comida, os educadores voltaram 

a perguntar sobre o conteúdo da “Lenda da Mandioca”, para além dos elementos 

simbólicos que cercam essa raiz comestível; assim, as crianças apresentaram os 

elementos concretos que são a base da cultura alimentar do povo nortista, tais 

como mandioca, farinha e tucupi. 

2 Os relatórios utilizados nesse texto foram elaborados pelas e pelos educadores da extensão 
universitária Núcleo de Educação Popular Paulo Freire (NEP-UEPA), estes relatórios compõem a 
biblioteca física do Núcleo. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             14 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


 

 
Figura 2: Elementos típicos amazônicos. Fonte: Imagens meramente ilustrativas da internet (2024). 

 

A partir disso, desenvolveram-se reflexões sobre os conhecimentos que 

essas crianças têm acerca desses alimentos, processos de manejo e fabricação, 

comidas típicas e tudo o que envolve a cultura alimentar amazônica. 

 

considerações finais  

Em praticamente todos os manuais de filosofia, encontramos a definição de 

filosofia como “amor ao conhecimento”. Isso porque na etimologia temos a união 

de duas palavras gregas: filo (amor fraterno e desinteressado) e sofia (sabedoria). 

Todavia, essa definição não é suficiente para compreensão da grandeza dessa 

disciplina. O conhecimento filosófico constrói-se historicamente na busca amorosa 

pela sabedoria. Justamente por isso desperta um interesse, um páthos. Se na Grécia 

dos tempos de Platão havia idade para iniciação aos estudos matemáticos e 

filosóficos, os tempos mudaram. Não existe uma justificativa para excluir as 

crianças do processo educativo e da construção do conhecimento.  

Nesse sentido, deve-se também refletir sobre o ensino de filosofia para 

crianças, adolescentes, jovens e adultos. Essa reflexão deve atualmente partir de 

diálogos. A iniciação filosófica deve partir de uma perspectiva que faça jus ao 

páthos filosófico do espanto e da admiração. Para não acontecer de cair em uma 

reprodução mecânica de conteúdos, currículos fechados, o ensino deve ter como 

base a interculturalidade, a decolonialidade, a realidade vivida pelos alunos, seus 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             15 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


anseios, suas curiosidades. O reconhecimento de outras culturas e a valorização 

delas podem oferecer matéria-prima para novos olhares e perspectivas. Uma 

maneira de oferecer esse espaço é a criação de uma oficina de conceitos, com 

sensibilização, problematização, investigação e conceituação.  

A atividade intitulada “Lendas amazônicas e Filosofia com Crianças: 

apresentando a Lenda da Mandioca” se tornou um laboratório para testar a 

hipótese posta de que a filosofia começa na infância, no seu sentido cronológico e 

existencial — nessa maneira de se relacionar com o mundo, cultivando a 

capacidade de se maravilhar, de perguntar, de questionar o que parece óbvio e de 

estar aberto ao novo. É essa “infância do pensamento” que, segundo vimos, a 

própria filosofia busca, como um eterno começo. 

A metodologia utilizada da pesquisa-ação no âmbito da abordagem 

qualitativa, alinhada ao método dialógico de Paulo Freire (2024) e às etapas da 

construção de uma oficina de conceitos de Silvio Gallo (2006) foram oportunas e 

continuam relevantes para atividades com o propósito de ensinar a filosofar com 

crianças. 

Com isso, entendemos que os objetivos foram alcançados e novas 

possibilidades estão à frente. A cultura amazônica é rica de plasticidade e inocente 

magia, pois se revelae como pertencente a uma idade mítica, plena de liberdade e 

energia telúrica. Além da infância, da curiosidade, do espanto, da admiração, 

temos um vasto mundo de encantos, lendas e mitos que nos convidam a filosofar. 

 
referências 

ARISTÓTELES. Metafísica Livros I, II e III. Clássicos da Filosofia: Cadernos de Tradução. 
Universidade Estadual de Campinas. Campinas: UNICAMP/IFCH, 2002. 

ARROYO, Miguel Gonzales. Outros Sujeitos, Outras Pedagogias. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2014. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? São Paulo: Editora 34, 2010. 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 79. ed. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 2024.  
GALLO, Silvio. A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade. Ethica, Rio de Janeiro, 

v. 13, n. 1, p. 17-35, 2006. 
HEIDEGGER, Martin. Que é isto a filosofia? Identidade e diferença. Petrópolis: Vozes; São 

Paulo: Duas Cidades, 2006. p. 29. 
KOHAN, Walter. Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2019. 
Núcleo de Educação Popular Paulo Freire (NEP). Nº 4. OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno 

de; SANTOS, Tânia Regina Lobato dos (Org.). Caderno de atividades pedagógicas em 
educação popular: relatos de pesquisas e práticas educacionais. Belém: 
NEP/CCSE/UEPA, 2015. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             16 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


PLATÃO. Teeteto. 4 ed. Belém: Ed. UFPA, 2024. 
 
 
gabriela cristina freitas de oliveira: 
Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGED) da Universidade do 
Estado do Pará (UEPA). Graduada em Filosofia (UEPA). Membro do Núcleo de Educação 
Popular Paulo Freire (NEP). 
 
marlen lorena oliveira soares: 
Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGED) da Universidade do 
Estado do Pará (UEPA). Professora no Jumu´e ha Renda Keruhu - Centro de Formação e 
Saberes Ka´apor através da Secretaria Estadual de Educação do Maranhão. Membro do 
Núcleo de Educação Popular Paulo Freire (NEP).​  
 
leonardo gonçalves de alvarenga: 
Doutor em Ciência da Religião (PUC-SP/EHESS, Paris), professor no Departamento de 
Filosofia e Ciências Sociais (UEPA). Membro do Núcleo de Pesquisa Popular Paulo Freire 
(NEP). 
 
 
como citar este artigo:  
 
ABNT: OLIVEIRA, Gabriela Cristina Freitas de; SOARES, Marlen Lorena Oliveira; 
ALVARENGA, Leonardo Gonçalves de. Lendas amazônicas e Filosofia com Crianças: 
relato de experiência em uma “oficina de conceitos” em Belém do Pará. childhood & 
philosophy, Rio de Janeiro, v. 21, p. 1-17, 2025. Disponível em: [inserir link]. Acesso em: 
[inserir data]. 
 
APA: Oliveira, G. C., Soares, M. L., & Alvarenga, L. G. (2025). Lendas amazônicas e 
Filosofia com Crianças: relato de experiência em uma “oficina de conceitos” em Belém do 
Pará. childhood & philosophy, 21, 1–17. https://doi.org/10.12957/childphilo.2025.93328 

 
 
créditos 

●​ Reconhecimentos: Não aplicável. 
●​ Financiamento: Não aplicável. 
●​ Conflitos de interesse: Os autores certificam que não têm interesse comercial 

ou associativo que represente um conflito de interesses em relação ao 
manuscrito. 

●​ Aprovação ética: Não aplicável. 
●​ Disponibilidade de dados e material: Não aplicável 
●​ Contribuição dos autores: Conceitualização, revisão e edição do texto: 

ALVARENGA, L. G.; OLIVEIRA, G. C. F. de; Análise formal, Redação e 
Investigação: SOARES, M. L. O. 

●​ Imagem: Não aplicável. 
●​ Preprint: Não houve publicação de preprint.  

 
 

artigo submetido ao sistema de similaridade  
 
submetido em: 31.07.2025​ aprovado em: 10.10.2025​ publicação: 30.11.2025 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             17 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


 
parecerista 1: marcos lorieri    parecerista 2: sílvio gallo   
 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-18 | e202593328             18 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood

