
  

artigo 
 

o jardim da infância do pensamento:  

para onde vão as perguntas quando filosofamos com 

crianças da educação infantil? 
 

 

cínthia de liz carniel 
universidade do planalto catarinense 
(uniplac), brasil.  
e-mail: cinthializ@uniplaclages.edu.br 
https://orcid.org/0009-0005-9007-7080  
 
vinicius bertoncini vicenzi 
universidade do planalto catarinense 
(uniplac), brasil.  
e-mail:viniciusvicenzi@uniplaclages.ed
u.br 
https://orcid.org/0000-0001-8208-2131 
 
 
doi: 10.12957/childphilo.2025.91737 

 

 

 
 
 
 

 
 

 
 

resumo  
Este artigo é um recorte de uma pesquisa 
de mestrado que buscou pensar as 
potencialidades de experiências de 
pensamento com crianças pequenas de 5 e 
6 anos. A partir de 10 sessões de rodas de 
filosofia, o texto acompanha o movimento 
de pensamentos que se expressam por 
gestos, imagens, silêncios e ficções, 
resistindo à lógica escolarizante da 
resposta correta. As crianças, em suas falas 
e escutas, inventam modos próprios de 
existir e aprender, revelando que pensar é 
também um gesto ético, estético e político. 
Inspirado por autores como Kohan, 
Foucault, Larrosa, Skliar, Malaguzzi e 
Vicenzi, o artigo propõe o jardim da 
infância do pensamento como um 
território das pequenas coisas – um espaço 
onde o invisível, o comum e o 
imprevisível se tornam matéria filosófica. 
O trabalho se desenvolve a partir de uma 
pesquisa participante, com base em 
investigações narrativas, na qual a 
pesquisadora é também professora da 
turma. O personagem Ágape – figura 
ficcional criada no contexto da pesquisa – 
participa como um interlocutor simbólico, 
provocando a imaginação e a escuta das 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             1 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

mailto:cinthializ@uniplaclages.edu.br
https://orcid.org/0009-0005-9007-7080
mailto:viniciusvicenzi@uniplaclages.edu.br
mailto:viniciusvicenzi@uniplaclages.edu.br
https://orcid.org/0000-0001-8208-2131
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

crianças, e ajudando a sustentar uma 
atmosfera onde a dúvida e a criação têm 
lugar. As discussões mostram que, ao 
serem convidadas a filosofar, as crianças 
pequenas não apenas dizem o que 
pensam, mas também inventam modos 
próprios de linguagem e compreensão, 
muitas vezes não verbais, que 
transbordam o esperado e o didático. O 
jardim da infância do pensamento, nesse 
sentido, não é um lugar de preparo para o 
futuro, mas um território de presença, 
onde o pensamento se abre ao mundo com 
leveza, intensidade e espanto.  
 
palavras-chave: filosofia com crianças; 
infância do pensamento; invenção; 
linguagem do pensamento; educação 
infantil.​
 

the kindergarten of thought:  
where do the questions go when we 
philosophize with young children? ​

 
abstract 
This article is an excerpt from a master's 
research project that sought to explore the 
potential of thought experiences with 
young children aged 5 and 6. Based on 10 
sessions of philosophical circles, the text 
traces the movement of thoughts 
expressed through gestures, images, 
silences, and fictions, resisting the 
school-centered logic of the "correct 
answer." In their words and listening, 
children invent their own ways of existing 
and learning, revealing that thinking is 
also an ethical, aesthetic, and political 
gesture. Inspired by authors like Kohan, 
Foucault, Larrosa, Skliar, Malaguzzi, and 
Vicenzi, the article proposes the 
"kindergarten of thought" as a territory of 
small things – a space where the invisible, 
the common, and the unpredictable 
become philosophical material. The work 
is developed through participatory 
research, based on narrative 
investigations, in which the researcher is 
also the teacher of the group. The fictional 
character Ágape – created within the 
context of this research – acts as a 
symbolic interlocutor, provoking the 

children's imagination and listening, and 
helping to sustain an atmosphere where 
doubt and creation find their place. The 
discussions show that, when invited to 
philosophize, young children not only say 
what they think but invent their own 
modes of language and understanding, 
often non-verbal, that overflow the 
expected and the didactic. In this sense, 
the kindergarten of thought is not a place 
of preparation for the future, but a 
territory of presence, where thinking 
opens to the world with lightness, 
intensity, and wonder. 
 
keywords: philosophy with children; 
infancy of thought; invention; language of 
thought; early childhood education. 
 

el jardín de infancia del pensamiento: 
¿a dónde van las preguntas cuando 

filosofamos con niños de la educación 
infantil? 

 
resumen 
Este artículo presenta un recorte de una 
investigación de maestría sobre 
experiencias de pensamiento con niñas y 
niños de 5 y 6 años. A partir de diez 
círculos de filosofía, el texto acompaña 
pensamientos que se expresan en gestos, 
imágenes, silencios y ficciones, en 
resistencia a la lógica escolarizante de la 
respuesta correcta. En sus palabras y 
escuchas, las niñas y los niños inventan 
modos propios de existir y aprender, 
mostrando que pensar es también un 
gesto ético, estético y político. Inspirado en 
autores como Kohan, Foucault, Larrosa, 
Skliar, Malaguzzi y Vicenzi, el artículo 
propone el jardín de infancia del 
pensamiento como un territorio de lo 
pequeño, donde lo invisible y lo 
imprevisible se vuelven materia filosófica. 
La investigación se basa en un enfoque 
participativo y narrativo, en el que la 
investigadora es también docente. El 
personaje Ágape – figura ficcional creada 
para la investigación – actúa como 
interlocutor simbólico, provocando la 
imaginación y la escucha. Las discusiones 
revelan que, al filosofar, las niñas y los 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             2 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

niños no solo dicen lo que piensan, sino 
que inventan modos singulares de 
lenguaje y comprensión, muchas veces no 
verbales, que desbordan lo esperado y lo 
didáctico. Así, el jardín del pensamiento 
no prepara para el futuro, sino que afirma 
el presente como territorio de presencia, 
asombro e intensidad. 
 
palabras clave: filosofía con niños; 
infancia del pensamiento; invención; 
lenguaje del pensamiento; educación 
infantil.   

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             3 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

o jardim da infância do pensamento:  

para onde vão as perguntas quando filosofamos com crianças da 

educação infantil?  

 
“O olho vê, a lembrança revê, e a imaginação 
transvê. É preciso transver o mundo.”​
– Manoel de Barros 

 

introdução 

Durante muito tempo, o termo “jardim de infância” esteve associado a 

um lugar de assistência, cuidado e preparação para o que viria depois: a escola, 

o mundo adulto, a vida dita séria. Inspirado pela proposta original de Fröbel 

(2001), formulada em 1826, mas moldado por contextos sociais e históricos, esse 

jardim se tornou, ao longo do tempo, um lugar tensionado entre o cuidado e o 

ensino, o brincar e o estudar. É importante lembrar, como aponta Bastos1, que a 

obra de Fröbel sofreu, ao longo da história, diversas interpretações equivocadas, 

sendo esquecida por questões que vão desde sua linguagem 

místico-especulativa até a lenta expansão da Educação Infantil no Brasil. No 

entanto, reconhecer as bases filosófico-pedagógicas que orientaram o ideal de 

jardim de infância é importante para repensar o sentido desse espaço hoje. 

O cuidado, muitas vezes entendido apenas como proteção ou contenção; 

o ensino, associado à lógica da transmissão de coisas. Assim, a creche e a 

pré-escola emergem como espaços da Educação Infantil, marcados por uma 

dicotomia que nos coloca, enquanto professoras e professores, em um constante 

jogo de justificativas e defesas. Entendemos que essa polarização esvazia a 

potência das relações e das experiências na infância. O que se vive atualmente é 

um terreno permanentemente tensionado entre a liberdade e a produtividade, 

entre o acolhimento e a exigência de resultados.  

Mas… e se pensássemos esse jardim dissociado do assistencialismo e da 

lógica produtivista ou desenvolvimentista? Se pensássemos esse jardim como 

um território do agora, da existência plena e potente da infância do 

1 Ver a esse respeito: BASTOS, Maria Helena Camara. A educação do homem: Fröbel. Educação 
e Filosofia, Uberlândia, v. 15, n. 29, p. 87-108, jan./jun. 2001. 
 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             4 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

pensamento? Um lugar onde cabem as perguntas que não se apressam em virar 

respostas, onde o pensamento cruza caminhos imprevisíveis? O jardim das 

pequenas coisas. O jardim da infância do pensamento. 

Como aponta Kuhlmann Jr. (1998), o jardim de infância passou a 

organizar suas rotinas com vistas à preparação para o ensino escolar posterior, 

transformando o brincar em meio para alcançar finalidades educativas. Ao 

contrário dessa lógica finalística e escolarizante, o jardim da infância do 

pensamento que aqui propomos se ancora no agora da infância, em sua 

potência de existir e de pensar, deslocando-se da lógica da antecipação para se 

enraizar no presente vivido e inventado pelas crianças. 

Este artigo nasce do desejo de contar uma experiência. Trata-se de um 

recorte de uma pesquisa de mestrado realizada com uma turma de crianças da 

pré-escola da Educação Infantil, em um bairro da cidade de Lages (SC). Através 

das chamadas experiências de pensamento – encontros filosóficos com crianças 

pequenas da Educação Infantil –, pudemos testemunhar o nascimento de 

pensamentos que se expressam para além da palavra dita e do código escrito: se 

expressam na linguagem do corpo, do gesto, do silêncio, da imaginação.  

Neste texto usamos a expressão “crianças pequenas” para referir-nos ao 

grupo de crianças de 5 e 6 anos da Educação Infantil, conforme terminologia 

recorrente nos documentos curriculares mais atuais, como a Base Nacional 

Comum Curricular (Brasil, 2017). A escolha é intencional e busca dar 

visibilidade à primeira etapa da Educação Básica como território possível para a 

filosofia com crianças dessa faixa etária. 

A partir dessa experiência, propomos pensar o jardim como um espaço 

de escuta, invenção e pensamento. Um território onde o sensível se insinua nas 

brechas do cotidiano, e onde as pequenas coisas – aquelas que cabem na palma 

da mão ou escapam ao olhar apressado – emergem como potentes 

acontecimentos filosóficos. É nesse sentido que nos inspiramos em Manoel de 

Barros (2018a, 2018b) para propor o jardim como “território das pequenas 

coisas”, um território poético do pensamento, onde o invisível deixa rastros e o 

improvável ganha voz na linguagem da infância. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             5 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

O que se apresenta aqui não é um estudo sobre como ensinar crianças a 

pensar, mas sim o relato de uma travessia experimentada com elas, em torno do 

que pode o pensamento quando se veste de infância. Pois 

una pedagogía de la pregunta se vuelve una pedagogía de la infancia, para 
la infancia, con la infancia, desde la infancia, por la infancia, a partir de la 
infancia. No es una pedagogía que toma la infancia como objeto, sino una 
pedagogía que se inspira en la infancia, que toma de la infancia su fuerza 
cuestionadora y vive así la potencia de una vida infantil; una educación que 
encuentra en la infancia un principio para educar; una educación que 
busca, a partir de preguntas e indagaciones, la infantilidad de la vida a 
través de una pedagogía en y de la infancia (Kohan, 2021, p. 16). 

Este artigo não se constrói sobre a infância, mas com ela – sustentando 

sua potência como modo de existir e filosofar. É nesse terreno que o jardim se 

torna chão ético, político e inventivo. Portanto, buscamos apresentar aqui as 

discussões que emergiram ao longo da pesquisa sobre o modo como as crianças 

pensam, sentem e expressam suas ideias quando convidadas a filosofar com o 

outro e escutadas verdadeiramente não só com os ouvidos, mas também com o 

corpo, com as sensações e os sentimentos.  

O argumento central que atravessa este texto é o de que o pensamento 

tem sua própria linguagem. Uma linguagem que se manifesta em gestos, 

silêncios, imagens, ficções e invenções. Uma linguagem que não se limita à 

palavra, à lógica verbal ou racional, mas que se faz presença e corpo, imaginário 

e afetação, tremor e suspensão. Ao pensarem com essa linguagem nascente, 

curiosa e inventiva, as crianças produzem pensamentos que se afirmam como 

experiências filosóficas, desafiando a lógica adulta de compreender a infância 

sob uma ótica unívoca, linear ou instrumental. 

Entendemos, portanto, que as perguntas das crianças não costumam 

caber nas molduras escolares. Elas escapam às lógicas adultas, atrapalham o 

tempo das atividades planejadas e insistem em dizer que há mais mundo do 

que nos é permitido enxergar. Nesse movimento, propomos tensionar as 

práticas produtivistas e desenvolvimentistas que ainda regem a Educação 

Infantil. 

O jardim aqui proposto acolhe o presente, escuta o que é pequeno, 

permite o tempo do pensamento e da existência em sua singularidade e 

potência criadora. Reabrimos o sentido do jardim, deslocando-o de uma 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             6 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

concepção funcional para uma perspectiva sensível e ética: o jardim como 

território de pensamento, onde cada encontro cotidiano pode se tornar uma 

dobra do tempo, um acontecimento do sensível. Um espaço que não classifica 

as crianças por competências e habilidades, mas que se abre às perguntas como 

quem cultiva espantos. 

Pensar esse jardim é também um gesto de resistência e de cuidado. 

Resistência não como oposição barulhenta, mas como liberdade que se 

experimenta em cada olhar e escuta verdadeira. E cuidado não como tutela, mas 

como gesto ético: como forma de estar com as crianças, de ser afetado por elas e 

de pensar com elas. Aqui a filosofia com crianças pequenas não entra pela porta 

da razão ou da verdade, mas se infiltra pelos cantos, caminha pela beira, acolhe 

a brincadeira, a imaginação e a curiosidade. Um lugar onde a experiência se 

sobrepõe à explicação, e onde pensar é, antes de tudo, estar com. 

Este artigo propõe, assim, um olhar outro para a infância e para a 

filosofia, entendendo ambas como modos de habitar o mundo com 

sensibilidade, escuta e abertura ao imprevisível. O invisível aqui se apresenta 

como um gesto de atenção àquilo que não se vê, ou não se consegue dizer, mas 

que pulsa nas perguntas das crianças, nos silêncios e ficções. O invisível, 

frequentemente trazido pelas crianças como o mundo das coisas mágicas, dos 

pensamentos, do divino ou de Ágape2, nos convoca a pensar esses invisíveis 

como um campo filosófico capaz de gerar reflexões profundas, desorganizar 

certezas e instaurar outras possibilidades de pensar a educação. 

Nesse jardim das infâncias do pensamento não se esperam respostas 

acabadas, mas se acolhem perguntas em seu estado mais vivo. E talvez, mais do 

que perguntar “o que é a infância?” ou “o que fazer com ela?”, possamos 

acompanhar as crianças em suas próprias indagações – não porque elas sejam a 

infância em si, mas porque nelas o pensamento ainda pulsa em estado de 

começo.  

2 Ágape é um personagem – um boneco laranja – criado no contexto da pesquisa que embasa 
este artigo. Apresentado como integrante das rodas de filosofia, sua presença simbólica 
provocava a curiosidade e o pensamento das crianças, instaurando um espaço lúdico e 
imaginativo para as experiências de pensamento. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             7 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

As crianças, com seus modos próprios de perguntar, imaginar e pensar o 

mundo, nos fazem vislumbrar aquilo que aqui nomeamos de infância do 

pensamento (Kohan, 2021) – não como fase ou essência da infância, mas como 

possibilidade que emerge na relação com o outro, com o mundo, com as 

palavras, com as coisas. Trata-se de uma experiência que, por vezes, escapa às 

formas instituídas e se sustenta na curiosidade, no espanto e na invenção, por 

tensioná-las, por desviar-se delas, por afirmar outras formas de presença e de 

pensamento. 

Afinal, um ponto importante a se pensar é: para onde vão as perguntas? 

Para onde nos levam? É possível transver o mundo, quando caminhamos com 

as perguntas? 

 

o jardim como território democratizante: o invisível, o pensamento e as 

pequenas revoluções 

Há jardins que não se veem. Jardins onde o tempo não corre em linha 

reta e onde o que mais importa pulsa. Jardins que, antes de preparar para o 

futuro, sustentam o agora como tempo legítimo de existência e pensamento. 

Nesse jardim da infância do pensamento, a escola não apenas instrui, ela escuta; 

não apenas avalia, mas também acompanha e se deixa afetar. Importa esclarecer 

que a crítica não é a uma possível preparação para um futuro, ou para a 

avaliação ou a instrução em si, mas aos modos como essas práticas têm sido 

capturadas por lógicas produtivistas e performativas cada vez mais cedo na 

Educação Infantil.  

O jardim, neste artigo, é compreendido como lugar de delicadezas e 

movimentos, de presenças e de ausências, onde as crianças fazem filosofia com 

o que têm: perguntas, gestos, olhares e silêncios. Inspirados na infância do 

pensamento proposta por Kohan (2021), entendemos que pensar esse jardim 

como território democratizante é resistir à lógica que mede, desenvolve e 

classifica. É afirmar que há pensamento onde não se exige resposta; que há vida 

nas frestas, nos silêncios, nos gestos invisíveis. E que, quando escutadas em sua 

linguagem própria, as crianças nos ensinam que toda escuta verdadeira é já 

uma pequena revolução.  

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             8 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

Kohan (2021) propõe que filosofar com crianças é acolher a infância como 

força de mundo – uma infância que não se reduz à idade cronológica, mas que 

se realiza na abertura ao outro, na dúvida, na escuta e na travessia. É nessa 

abertura que o jardim se torna chão ético e político, onde o pensamento se 

mistura com o viver. Nesse sentido, Costa Carvalho, M. & Santos, A. I. (2022) 

também nos convidam a pensar o jardim de infância não como espaço de 

contenção, mas como campo de possibilidades filosóficas, onde o tempo não se 

organiza apenas pela rotina, mas pelo interesse das crianças, por aquilo que 

emerge e interpela. A filosofia, nesse jardim, aparece como linguagem viva – 

um modo de perguntar junto, de habitar o comum e de transformar o que 

parecia inquestionável. 

Pensar o jardim da infância do pensamento como um território mais 

democratizante pode deslocá-lo de sua função histórica de preparação para o 

Ensino Fundamental, para a alfabetização, para a vida “real”. Pode ser um gesto 

de recusar a lógica que exige da infância um fim útil. Nesse jardim não se 

espera apenas pelo que virá. Sustenta-se o que já pulsa: o agora da infância 

como forma legítima de existência, como modo de pensamento e como gesto de 

mundo. Esse jardim não se delimita por cercas curriculares rígidas e 

prescritivas, nem pelos relatórios de desempenho, mas se constitui como 

currículo vivo, em processo – desenhado junto com as crianças e sustentado 

pelas perguntas que emergem do encontro. Ele se desenha no chão onde as 

crianças pisam, nos tempos que inventam, nos pensamentos que escorrem entre 

perguntas e silêncios. Um jardim onde a infância não é moldada, mas escutada, 

sentida, provocada. E, sendo assim, ele propõe outra escola, outro tempo, outra 

escuta, outra ética. 

A partir deste ponto, o texto se entrelaça com as vozes das crianças, não 

para explicá-las ou interpretá-las definitivamente, mas para escutá-las em sua 

força de provocação. O que dizem – e o modo como dizem – mobiliza em nós 

outras formas de pensar e de sentir. Entre perguntas, gestos e silêncios, surgem 

lampejos que abrem brechas no já sabido. 

As falas que seguem foram registradas em diário de bordo, durante as 

rodas de filosofia realizadas com as crianças, e estão atribuídas a nomes 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             9 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

fictícios, todos escolhidos pelas próprias crianças, em conformidade com as 

exigências do Comitê de Ética da pesquisa da universidade. Ainda que se 

reconheça a complexidade envolvida na substituição dos nomes reais por 

pseudônimos – especialmente em contextos em que a autoria e a palavra da 

criança também são formas de existência –, optou-se por atender rigorosamente 

às normas éticas estabelecidas, preservando a identidade dos participantes sem 

desconsiderar sua potência de expressão. 

“Os adultos pensam que as crianças não pensam”, disse Natan Maromba, 

com a precisão de quem denuncia uma estrutura inteira. Mas sua fala não para 

na crítica – ela se desdobra. Ao afirmar que “os adultos só pensam em 

trabalhar” e que “os pensamentos das crianças são muito mais felizes”, Natan 

parece desenhar uma diferença entre modos de pensar que coexistem no 

mundo: um, muitas vezes atravessado pelas exigências de produção, 

desempenho e utilidade; outro, atravessado por perguntas livres, desejos não 

inteiramente nomeáveis e pensamentos que se permitem brincar. Suas palavras 

talvez apontem para uma experiência que resiste à captura total pelas lógicas 

adultas. Nessa comparação, o que parece estar em jogo é a possibilidade de 

outros modos de habitar o pensamento – menos lineares, mais abertos ao 

encantamento e ao que escapa.  

Mario, ao afirmar que “o mundo do Ágape é invisível e mágico”, faz do 

invisível um lugar habitável e possível. Sua fala não busca explicação: ela 

afirma. E, ao afirmar, desloca a lógica do visível, do comprovável, do 

mensurável. Reconhecer o invisível como real, legitimar o pensamento que não 

se mostra como produto e acolher a pergunta que não busca resposta, mas 

companhia – tudo isso constitui um gesto filosófico, mas também político. 

Porque, ao fazer isso, esse jardim da infância do pensamento pode se descolar 

da escola que mede, classifica e desenvolve, e se aproximar de uma escola que 

escuta, acolhe, cria, imagina e se transforma junto com quem pensa. Mario não 

está apenas falando de Ágape: está nos dizendo que o pensamento não precisa 

ser visível para existir, nem lógico para ser verdadeiro. Está nos dizendo que 

talvez o que mais importa não se vê – mas se sente, se imagina, se compartilha. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             10 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

Natan Maromba, ao dizer “Tem o fio redondinho e o fio bagunçado na 

cabeça dos outros”, nos oferece uma imagem corporal do pensamento: ora 

fluido, ora caótico, como se o que pensamos tivesse formas, texturas, caminhos 

que atravessam e afetam o corpo. Neimar Jr., ao dizer “Quando acabam os 

pensamentos bons, só ficam os ruins. E se a gente soltar da gaiola, a gente vira 

do mal”, revela uma inquietação que mistura medo e ética, como se pensar 

pudesse libertar – mas também ferir. 

Já Homem-Aranha Vermelho, ao questionar Ketlen (“Mas por que ficar 

com saudade se ele te fez mal?”), abre espaço para pensarmos a complexidade 

das relações afetivas. Essas falas não apenas ilustram, mas também mostram 

que pensar é um exercício delicado, por vezes conflituoso, de existir com o 

outro e consigo mesmo. 

A força dessas falas não está apenas nas imagens da “gaiola” ou do “fio 

redondinho e bagunçado”, mas também no gesto de quem reconhece que 

pensar pode ser perigoso, pode doer, pode transformar. O pensamento aparece 

ali como algo que precisa ser cuidado – uma força viva, que se organiza entre o 

bem e o mal, entre o contido e o que escapa. 

Neimar Jr. parece dizer que o pensamento não é inofensivo, e, por isso, 

pensar é também um risco ético. Sua fala desloca a ideia de pensamento como 

algo sempre positivo, progressivo ou esclarecedor. Ao contrário, ele reconhece 

que o pensamento pode ser atravessado por angústias, pelo medo, pela sombra. 

Há aí uma dimensão ética, sensível e trágica, em que pensar também é se expor, 

é sair da “gaiola”, é enfrentar o que há de inquietante, dentro e fora de si. 

As crianças não pensam para cumprir uma tarefa. Pensam por que o 

mundo as convoca. Porque há algo que vibra e precisa ser dito, mesmo que não 

se saiba como. Mario, em algumas das experiências de pensamento, diz: “Deixa 

pra lá”; “Pergunta aí pra outro amigo, eu preciso pensar” – não por desistência, 

mas por respeito ao tempo do pensamento. Um tempo que não se acelera, que 

não se exibe, mas que pede espaço para respirar. 

É nesse respiro que o jardim se reconfigura. Ele já não se limita a ser uma 

pré-escola; torna-se uma certa “escola de si”. Em vez de reduzir a experiência 

presente a um treino para o que virá, sustenta o agora como tempo legítimo de 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             11 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

vida, de pensamento e de encontro. O futuro não é negado, mas deslocado 

como horizonte único: ele se desenha nas pegadas do presente, e não à revelia 

dele. É lugar onde se atravessa com o pensamento, sem saber onde se vai 

chegar. E, ao ser assim, ele se democratiza – não no sentido de oferecer o mesmo 

a todos, mas no sentido mais radical da palavra: um espaço comum onde cada 

um pode pensar como é, como sente, como sonha. Juntos e em comum.  

“Eu penso quando quero desenhar.”  

“O pensamento das crianças é mais feliz, elas querem brincar.” 

“Os bebês pensam; quando querem mamar, eles choram.” 

Essas afirmações, espalhadas entre as rodas, não pedem explicação. 

Pedem escuta. E escutá-las como pensamento é também um gesto de 

reexistência pedagógica. Uma pequena revolução no coração da escola. 

Pensar o jardim da infância do pensamento como território 

democratizante é não esperar que ele desenvolva competências e habilidades, 

mas vidas que pulsam em suas próprias linguagens, que regem tempos, que 

escapam às normalizações, que corrompem aquilo que a escola espera delas. 

Um território assim exige escuta e descolonização dos modos de ver, pois nele a 

infância se apresenta como forma de existência, como modo outro de habitar o 

mundo. Assim, pensar junto não é buscar consenso, mas sustentar o dissenso 

como possibilidade de encontro e de diferença. 

Ao longo das experiências de pensamento vividas nesta pesquisa, foi 

possível acompanhar como as crianças constroem e inventam mundos – não 

por meio de conteúdos aprendidos, mas pela força do que sentem, pressentem, 

imaginam, percebem e enunciam. Esse jardim que aqui pensamos é, portanto, 

um território estético e político, no qual o pensamento das crianças não é 

controlado ou domesticado, mas acompanhado em sua forma própria de se dar 

– nas palavras, mas também nos silêncios, nos gestos, nos objetos ofertados, nos 

espantos partilhados. Nesse movimento, em vez de respostas, as crianças nos 

entregam mundos. Em vez de caminhos prontos, abrem brechas. Em vez de 

adaptação, ensaiam resistência sensível. 

Neste jardim, pensar é brincar com o invisível, é dar corpo à dúvida, é 

transformar o comum em extraordinário. É inventar uma forma de existir que 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             12 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

não cabe nas caixas do currículo ou nos critérios de avaliação. É criar uma 

pedagogia que, em vez de classificar, sustenta o mistério e reorganiza o real. É 

exercício de filosofia em voz de infância. 

E, talvez, seja disso que trate a busca de uma escola mais democrática: 

reconhecer que há pensamento onde menos se espera, que há existência onde 

não se mede, que há potência em cada gesto de invenção – mesmo que 

pequeno, mesmo que silencioso. Talvez o desafio seja aprender a escutar onde 

antes só se esperava resposta. 

 

pensar com as pequenas coisas: filosofia, escuta e transformação 

Entre personagens, imagens, conchas, pedras, tesouros, pins e ocarinas, as 

experiências de pensamento foram também encontros com os pequenos objetos 

do mundo. Esses elementos, carregados de materialidade e simbologia, não 

funcionavam como “gatilhos” para ensino, mas como companheiros 

provocadores de perguntas, mobilizando ideias e argumentos. O som da 

concha, o peso de uma pedra, o silêncio provocado por um apito, tudo isso 

criava ressonâncias que mobilizavam sentidos e afetos. Pensar, nesses 

momentos, era um gesto corporal, sensível, que se dava no toque, no olhar, no 

som. 

A filosofia, nesse contexto, emergiu como uma prática estética e ética, 

marcada por uma escuta que não busca respostas, mas sustenta o que ainda não 

se diz, o que talvez nem tenha sido pensado ainda. Como aponta Larrosa (2011), 

escutar é deixar-se atravessar pelo outro, acolher o que vem sem tentar 

imediatamente nomear. Foi nesse tipo de escuta, aberta, ética, disponível, que as 

crianças puderam criar suas próprias formas de filosofar. Como disse Bruna: 

“Antes eu tinha vergonha de falar na rodinha, agora não tenho mais”. Falar, 

pensar, existir: tudo isso se tornou possível dentro de um espaço que se 

apresentava seguro, onde o tempo era outro, o ritmo era outro, e a presença era 

inteira. 

Essas experiências de pensamento não eram conduzidas por um tema 

pré-definido, mas pelo que emergia da relação entre corpo, objeto, palavra e 

silêncio. O tema, muitas vezes, era uma pequena coisa: o barulho, o pensamento 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             13 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

silencioso, o sentimento, a existência da formiga, as imagens dispostas na roda, 

a história intrigante, o objeto desconhecido, o pensamento que não se separa do 

corpo, a ideia que não vinha, o sonho acordado, o “e se”, o mundo do Ágape… 

Pensar é estar em movimento, é ser afetado. A filosofia se faz como 

prática de transformação de si e do mundo. Como afirma Foucault (2006), “o 

cuidado de si” é um gesto ético e estético, voltado à criação de modos de vida. 

Nesse contexto, o papel do adulto de referência não é o de guiar por caminhos 

já traçados, mas o de sustentar um espaço onde o pensamento possa ganhar 

forma e força, sem pressa, sem moldes prévios. Como o mestre de que fala 

Foucault (2006) – aquele que cuida do cuidado de si do outro –, trata-se de um 

gesto ético, porque implica presença e atenção; e também estético, porque se faz 

junto ao outro, compondo uma forma de vida que não se ensina, mas se 

compartilha.  

As crianças, ao pensarem juntas, não estavam apenas refletindo sobre o 

mundo: estavam se constituindo em relação com ele, com os outros e consigo 

mesmas. Estavam, de algum modo, ensaiando a liberdade, a humanidade e a 

comunidade. A pesquisadora-professora que aqui lhes conta, em parte, esta 

experiência, também foi atravessada pelas experiências de pensamento, tanto 

quanto as crianças. Percebeu que pensar com elas exigia um deslocamento: 

abandonar as normas que antes guiavam os planejamentos, abrir espaço para o 

imprevisto, sustentar o que emergia. Com o tempo, foi aprendendo a escutar o 

que já estava ali – nos olhares, nos gestos, nas perguntas que se faziam mundo. 

Passou a ver de outro modo, talvez de forma oblíqua, menos reta, mais sensível. 

Como se filosofar com as crianças também fosse uma forma de se reinventar, de 

transver a escola, a infância e a si mesma. 

Ao pensarmos com as pequenas coisas, afirmamos a potência de uma 

filosofia que nasce no cotidiano, que escuta o mundo que pulsa ao redor, que se 

curva às miudezas, que caminha de pés descalços pelo chão do mundo, e que, 

justamente por isso, é capaz de produzir grandes deslocamentos. Nesse jardim 

da infância do pensamento, pensar é brincar com o invisível, é fazer do comum 

um acontecimento, é sustentar o estar-junto como modo de existir.  

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             14 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

Mas, talvez, seja preciso dizer com mais clareza: se há algo que convocou 

tantas perguntas e pensamentos ao longo da pesquisa, foi o personagem Ágape 

(Figura 1).  

 
Figura 1: Personagem Ágape. Fonte: Acervo da pesquisadora. 

 

Ele não foi apenas um recurso lúdico ou simbólico, mas um outro com 

quem pensar. Sua presença – invisível, mágica, misteriosa – permitiu às crianças 

expandirem o que pode um pensamento. Ágape se tornou um viajante entre 

mundos, que provocava perguntas. E foi nessa relação com o presente e o 

ausente que os pensamentos se firmaram. A cada objeto enviado por Ágape, 

uma nova travessia se iniciava; a cada fala sobre seu mundo, um novo modo de 

habitar o nosso se esboçava. Foi com ele – ou por causa dele – que pensar se 

tornou também um exercício de imaginação, de fabulação, de invenção pela 

linguagem. 

Pensar com as pequenas coisas, então, não é apenas um modo de 

começar: é um modo de continuar. É ali, onde o pensamento se mistura ao 

invisível, que começa também a linguagem que o sustenta. 

  

a linguagem do pensamento e a ficção como invenção 

Ao longo das rodas de filosofia, as crianças expressaram pensamentos 

que escapam à estrutura racional que comumente se espera do discurso 

filosófico. A linguagem do pensamento, como se revelou nesta pesquisa, não se 

dá apenas por palavras, ou codificações, mas também por pausas, repetições, 

retornos, comparações, imagens poéticas e relação com a vida. Como afirmou 

Mario: “O pensamento é meio que infinito e não infinito, ele pode dar voltas e 

voltas e voltar no mesmo lugar”. Tais falas não são apenas curiosas, mas 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             15 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

enunciações que revelam concepções e entendimentos de mundo atravessadas 

por percepção, sensibilidade, ética e imaginação. 

A ficção, nesse contexto, não aparece como fuga da realidade, mas como 

forma legítima de invenção do pensamento. O personagem Ágape, criado para 

provocar os pensamentos nos encontros com as crianças, tornou-se um 

interlocutor simbólico que permitiu a elas transitar entre mundos possíveis e as 

impossibilidades do nosso mundo. As perguntas em torno de Ágape e desses 

dois mundos instauraram um campo de ficcionalidade que abria espaço para 

modos de pensar que não precisavam se submeter à coerência lógica ou a 

categorizações adultocêntricas. Como disse Mario, certa vez: “O mundo do 

Ágape é invisível, mas eu acho que existe porque ele é mágico”. 

Ao assumirmos a ficção como invenção, nos afastamos da ideia de que 

pensar é apenas raciocinar. Pensar, com as crianças, é também fabular, criar 

mundos, imaginar sentidos. Como disse Manoel de Barros (2018a), “o olho vê, a 

lembrança revê e a imaginação transvê”. Essa “transvisão” do ver – palavra que 

escapa da norma e se abre como invenção – parece ser o que as crianças 

exercitam com naturalidade: transver o mundo, atravessá-lo com olhos de 

dentro, com olhos que não apenas observam, mas inventam. Pensar, assim, 

pode ser um ato poético.  

Durante uma das experiências de pensamento, por exemplo, Natan 

Maromba propôs: “A gente pode pegar uma varinha mágica e falar ‘sim sa la 

bim plim plim’, daí vai lá pro mundo do Ágape”. E a resposta de Guilherme, 

ampliando ainda mais a possibilidade imaginada por Natan Maromba: “Eu 

tenho outra ideia melhor que a do Natan Maromba. Oh, nós pegamo o carro, 

entramo, daí fazemo o ‘sim sa la bim plim plim’, daí nós ficamos pequenos, daí 

entramos no baú e mandamos lá pro mundo do Ágape. Daí ele joga o pó 

mágico em nós pra ficar do tamanho de nós de novo”. 

A discussão entre Natan Maromba e Guilherme revela não só a potência 

da ficção como invenção, mas o pensamento em ação como gesto criador, que se 

recusa a escolher entre o real e o imaginário. O que Natan Maromba e 

Guilherme constroem ali é um raciocínio lúdico, sim, mas profundamente 

inventivo e dialógico, combinando linguagem, corpo, imaginação e lógica 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             16 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

própria, ou seja, a ficção inventiva se mostra como modos de raciocínio que 

operam por imagens, associações e invenções que desafiam a linearidade lógica. 

São exemplos vívidos de uma filosofia que se faz narrativa.  

Como expressa Loris Malaguzzi (1999) em seu poema “Ao contrário, as 

cem existem”, “A escola e a cultura lhe separam a cabeça do corpo. Dizem-lhe: 

de pensar sem as mãos, de fazer sem a cabeça, de escutar e de não falar, de 

compreender sem alegrias, de amar e de maravilhar-se só na Páscoa e no 

Natal”. Essa crítica à fragmentação das linguagens e à padronização do saber 

escolar reforça a necessidade de sustentar uma linguagem do pensamento que, 

como mostram as crianças, se dá no corpo, no gesto, na fabulação e na invenção. 

Fabular pode ser forma legítima de pensar e, talvez, uma das mais profundas. 

As rodas de filosofia se transformaram, assim, em espaços onde a 

narrativa não servia apenas para expressar saberes, contar histórias, memórias 

ou experiências, mas para pensar o mundo, reorganizá-lo, habitá-lo de outras 

formas. Ali se instaurava uma atmosfera sensível, em que ser e existir se 

entrelaçavam, e em que se ousava desejar da vida algo além do previsível. 

Nesse percurso, a escrita e a leitura apareceram também como narrativas, 

não no sentido escolarizado da alfabetização precoce, mas como modos de 

inscrição e existência no mundo. Frases ditas pelas crianças carregavam o gesto 

de interrogar o mundo: “Se eu tinha visto as pessoas mortas lá no céu, quando 

viajei de avião” ou “Eu acreditava em coisas invisíveis” eram frases que 

compunham uma escrita do pensamento que não cabia em cadernos com 

linhas. Era um pensamento que se escrevia no ar, nos olhares, nos objetos 

observados e nas perguntas deixadas no caminho. 

Essa linguagem-própria-do-pensamento, atravessada pela ficção, pela 

invenção e pelos “E se” desafia a forma como a escola tradicionalmente 

reconhece o saber. Escutar as crianças, nesse contexto, exige deslocamento e 

disponibilidade para o que não se traduz de imediato. A filosofia, aqui, é 

presença sensível, é mais escuta do que fala; mais pergunta do que resposta; 

mais presença do que conteúdo, mais pensamento do que palavra. Como 

propõe Skliar (2003, p. 47), “nenhum saber previamente dado é capaz de 

compreender o estar sendo do outro”; a alteridade acontece como ruptura da 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             17 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

mesmidade, exigindo de nós menos afirmações e mais presença silenciosa, uma 

escuta que acolhe o que ainda não pode ser dito, mas pulsa como possibilidade. 

“O único jeito de acabar os pensamentos é cortando a cabeça fora, mas 

daí a gente morre”, disse Mario. Em suas palavras, Mario dá corpo ao 

pensamento. As experiências revelaram que, quando o pensamento é 

atravessado pela infância, talvez fale outra língua. Uma língua que não obedece 

às regras da gramática, mas que se faz compreender por imagens, por 

invenções, por paradoxos. Uma língua que não separa razão e imaginação, 

lógica e sonho, filosofia e ficção. Uma linguagem do pensamento que se 

aproxima mais da poesia do que da explicação. 

A filosofia com crianças, nesse sentido, não se limita a traduzir o que 

dizem – ela precisa escutar o que não está dito, o que se insinua, o que vibra 

entre uma palavra e outra. É aí que entra a potência da ficção. Quando 

assumimos a ficção como invenção, não estamos fugindo do real, mas 

alargando seus contornos. Inventar, nesse caso, é uma forma de afirmar 

mundos, de dizer o indizível, de experimentar outras maneiras de estar no 

mundo. 

Pensar, para as crianças, é mover-se com o mundo. Não por fora dele, 

mas junto, com as mãos, os olhos, a fala, o silêncio. Cada gesto, cada pergunta, 

cada invenção é uma forma de escrever-se no tempo.  

  

a linguagem das perguntas: quando o pensamento se faz em voz de infância 

Se afirmamos que o pensamento tem sua própria linguagem, é preciso 

reconhecer que, na infância, essa linguagem também se faz pergunta, não como 

um degrau para a resposta certa, mas como um modo de se relacionar e olhar as 

coisas do mundo.  

Como reflete Vicenzi (2017), desde a Antiguidade determinadas vozes 

foram silenciadas ou consideradas menores dentro da prática filosófica e 

pedagógica. Em sua análise sobre o sentido e o poder de ensinar, o autor 

evidencia como esse silenciamento se atualiza nos modos como a infância é 

tratada na escola, como se pensar filosoficamente fosse um privilégio apenas de 

adultos autorizados. Ao escutar as perguntas das crianças como acontecimentos 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             18 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

filosóficos, desafiamos essa lógica hierarquizante e reconhecemos que o 

pensamento não tem idade nem forma fixa. Ele se manifesta em quem ousa 

perguntar. 

Nas experiências de pensamento vividas com as crianças, as perguntas 

não funcionavam como instrumentos ou estratégias para desencadear 

“aprendizagem”, mas como forças que movimentavam o pensamento, abriam 

brechas e desviavam rotas. Na lógica escolar, a pergunta costuma ser 

instrumentalizada como ponto de partida de uma sequência didática que leva a 

uma resposta esperada. Esse modelo reduz o pensamento ao percurso mais 

curto entre o enunciado e a conclusão, e não um espaço de habitação do “não 

sei”; “pergunta aí, para outro amigo enquanto eu penso aqui”; “essa história de 

existe ou não existe está me deixando confuso”; “mas como pode”; “faz 

sentido”; “concordo”; discordo”. 

Nas rodas de filosofia, as perguntas não queriam necessariamente chegar 

em algum lugar. Elas circulavam, voltavam, se misturavam umas às outras. A 

pergunta não objetivava encerrar ou validar um pensamento, ela tensionava 

outras perguntas. Como um fio que, puxado, não revela um nó, mas uma rede. 

É nesse sentido que dizemos que as perguntas que surgem da infância do 

pensamento não apenas provocam argumentos, mas também provocam outras 

perguntas, e, com isso, expandem o campo do pensamento.  

Como Mario explicou em uma das rodas: “O pensamento fala pela 

cabeça”; “Não é que tem uma boca lá dentro do cérebro que consegue falar. É 

tipo assim como se fosse um pensamento. Tipo quando eu e minha mãe tava 

fazendo uma oração… eu rezei pela cabeça”. Ele não está apenas oferecendo 

uma explicação, ele está buscando uma forma de dizer e dar sentido à discussão 

sobre o pensamento silencioso. Sua fala é argumento, sim, mas é também um 

modo de perguntar com o corpo, com a lembrança, com a experiência. Ao 

afirmar que rezou “pela cabeça”, Mario não está apenas narrando um fato: ele 

está tentando dizer o indizível – traduzir em linguagem uma experiência 

silenciosa, íntima, invisível. E é nessa tentativa que o pensamento se revela 

enquanto pergunta. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             19 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

A resposta de Luiza Rafaela, que diz “não fala aqui pelo rosto, fala aqui 

pela cabeça”, mostra que esse argumento gerou, nela, uma escuta afetada, que 

talvez não seja uma pergunta formulada, mas é um pensamento que pulsa, que 

reverbera. Às vezes o argumento é uma forma de pergunta em travessia, um 

pensamento que se diz na tentativa, no “péra, deixa eu pensar”, e que assim 

abre, gira e tensiona outros pensamentos, gerando acontecimentos filosóficos 

em forma de pergunta, capazes de reorganizar o modo de sentir e perceber o 

mundo.  

Nessa perspectiva, pensar com crianças é também estar disposto a 

acolher e sustentar a pergunta como forma de presença e de encontro. É resistir 

à tentação de responder rápido, ou explicar o que é. É cultivar o espaço do “não 

entendi, quem pode me dar outro exemplo”. É acompanhar a pergunta até onde 

ela quiser nos levar, é perceber insights gerados em seus corpos e, às vezes, nem 

saber onde se quer chegar. No início deste artigo, perguntamos: para onde vão 

as perguntas? Para onde elas nos levam? Talvez não saibamos exatamente. 

Talvez o que importa seja não fechá-las, mas seguir com elas, mesmo quando 

não há mapa, não há roteiro, não há linha de chegada. Talvez, como as crianças 

nos ensinam, as perguntas não estejam a caminho de um lugar: talvez elas 

sejam um caminho. 

 

considerações  

Entre pequenos gestos e grandes perguntas, a filosofia com crianças se 

revelou uma prática viva, sensível e partilhada de pensamento. Mais do que um 

método, ela se fez acontecimento: uma experiência que atravessa, que desloca e 

que convida à escuta. Esta pesquisa, rememorada e discutida neste artigo, 

permitiu afirmar que as crianças pensam com sua própria linguagem – uma 

linguagem que fabula, que inventa, que escapa ao controle e que exige da 

escuta adulta um reposicionamento ético: menos condução, mais abertura; 

menos explicação, mais presença. 

O jardim da infância, compreendido aqui como território de invenção, de 

ficção e de linguagem, se reconfigura como espaço democrático. Em vez de ser 

um lugar de preparação para o futuro, ele se torna espaço de presença plena, 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             20 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

onde o pensamento se dá no encontro, no jogo, no silêncio, no gesto e na 

dúvida. Nesse jardim da infância do pensamento, o tempo desacelera, a escuta 

se alarga, e o próprio pensamento se cruza, se entrelaça, se suspende no ar e 

habita o entre. 

As experiências de pensamento vividas com as crianças foram marcadas 

por amizade, cuidado e partilha. Não se tratou apenas de filosofar, mas de 

constituir-se sujeito em relação – com o outro, com o mundo e consigo mesmo. 

Como propõe Foucault (2006), cuidar de si é também criar modos de vida. E 

como mostraram as crianças, pensar pode ser um exercício de liberdade, de 

invenção e de transformação. 

Concluímos – ou melhor, seguimos pensando – que a filosofia com 

crianças pequenas não é uma técnica, uma metodologia ou um objetivo a ser 

alcançado. Em vez disso, é uma disposição, uma forma de estar no mundo, uma 

aposta no comum e no imprevisível. Talvez não se trate de ensinar a pensar, 

mas de sustentar o pensamento quando ele nos visita. Talvez a pergunta não 

precise ser respondida, apenas acolhida. E, quem sabe, mais do que saber para 

onde vão as perguntas, o que importa mesmo é quem nos tornamos quando 

caminhamos com elas. 

 

referências 

BARROS, Manoel. Memórias inventadas. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2018a. 
BARROS, Manoel. O livro das ignorãças. São Paulo: Alfaguara, 2018b. 
BASTOS, Maria Helena Camara. A educação do homem: Fröbel. Educação e Filosofia, 

Uberlândia, v. 15, n. 29, p. 87-108, 2001. Disponível em: 
https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/822. Acesso 
em: 4 maio 2025. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: MEC, 2017. 
COSTA CARVALHO, M. & SANTOS, A. I. (2022). Estes materiais tornam a filosofia 

verdadeira porque me ajudam a pensar: voos filosóficos de um conceito no 
Jardim de Infância. In M. C. Carvalho & P. A. Vieira (Orgs.), Arriscar-se na 
filosofia, acolhendo infâncias: encontros com Gabriela Castro (pp. 233-252). Ponta 
Delgada: Letras Lavadas. 

FOUCAULT, Michel. Estratégia, poder-saber. In: FOUCAULT, M. Ditos e escritos IV. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2006. 

FRÖBEL, Frisdrich. A educação do homem. Tradução Maria Helena Camara Bastos. Passo 
Fundo: Universidade de Passo Fundo, 2001. Obra original publicada em 1826. 

KOHAN, Walter Omar. ¿Paulo Freire infantil? Notas para una pedagogía infantil de la 
pregunta. Revista del IICE, Buenos Aires, v. 49, p. 11-24, 2021. Disponível em: 
https://acervo.paulofreire.org/handle/7891/90232. Acesso em: 4 maio 2025. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             21 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

KUHLMANN JR, Moysés. Pedagogia e rotinas no “jardim da infância”. In: 
KUHLMANN JR, M. Infância e Educação Infantil: uma abordagem histórica. 
Porto Alegre: Mediação, 1998. 

LARROSA, Jorge. Experiência e alteridade em educação. Revista Reflexão e Ação, Santa 
Cruz do Sul, v. 19, n. 2, p. 4-27, 2011. Disponível em: 
https://doi.org/10.17058/rea.v19i2.2444. Acesso em: 21 jun. 2023. 

MALAGUZZI, Loris. (1999). Histórias, ideias e filosofia básica. Entrevista concedida a 
L. Gandini. In: EDWARDS, C.; GANDINI, L.; FORMAN, G. (org.). As cem 
linguagens da criança. Porto Alegre: Artes Médicas Sul, 1999. p. 59-104. 

SKLIAR, Carlos. A educação e a pergunta pelos outros: diferença, alteridade, 
diversidade e o outro “outros”. Ponto de Vista, Florianópolis, v. 5, p. 37-49, 2003. 

VICENZI, Vinicius Bertoncini. Fala, gesto, silêncio: uma questão pedagógica. A 
discussão entre sofistas e filósofos pelo sentido e poder de ensinar. Rio de 
Janeiro: Nefi, 2017. 

 
 
cínthia de liz carniel: 
 
Mestra em Educação pela Universidade do Planalto Catarinense. Professora da Rede 
Pública Municipal de Lages/SC. Licenciada em Pedagogia pela UNIFACVEST. 
Integrante do Núcleo de Pesquisas em Educação Básica da UNIPLAC (NUPEB - 
políticas, estéticas e diferenças). 
 
vinicius bertoncini vicenzi: 
 
Docente permanente do Programa de Pós Graduação em Educação da Universidade do 
Planalto Catarinense. Doutor em Filosofia da Educação pela Universidade do Porto. 
Mestre em Educação pela UERJ. Bacharel e licenciado em Filosofia pela UFSC. 
Coordenador do GT 17 de Filosofia da Educação da Anped/Sul.  
 
 
como citar este artigo:  
 
ABNT: CARNIEL, Cínthia de Liz; VICENZI, Vinicius Bertoncini. O jardim da infância 
do pensamento: para onde vão as perguntas quando filosofamos com crianças da 
educação infantil? childhood & philosophy, v. 21, p. 1-23, 2025. Disponível em: ______. 
Acesso em: _______. 
 
APA: Carniel, C. L., & Vicenzi, V. B. (2025). O jardim da infância do pensamento: para 
onde vão as perguntas quando filosofamos com crianças da educação infantil? childhood 
& philosophy, 21, 1–23. 10.12957/childphilo.2025.91737 

 
 
créditos 

●​ Reconhecimentos: Não aplicável. 
●​ Financiamento: Não aplicável. 
●​ Conflitos de interesse: Os autores certificam que não têm interesse comercial 

ou associativo que represente um conflito de interesses em relação ao 
manuscrito. 

●​ Aprovação ética: Não aplicável. 
●​ Disponibilidade de dados e material: Não aplicável 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             22 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood


  

●​ Contribuição dos autores: Conceitualização: LIZ, C. de; VICENZI, V. B.; 
Redação: LIZ, C. de; Análise formal: LIZ, C. de; Investigação: LIZ, C. de;; 
Metodologia: LIZ, C. de; Recursos: LIZ, C. de; Supervisão: VICENZI, V. B.; 
Validação: VICENZI, V. B.; Revisão e edição do texto: VICENZI, V. B. 

●​ Imagem: Não aplicável. 
●​ Preprint: Não houve publicação de preprint.  

 
 

artigo submetido ao sistema de similaridade  
 
submetido em: 12.05.2025     aprovado em: 11.09.2025     publicação: 30.09.2025 
 
editora: fabiana martins 
 
revisor 1: anónimo; revisor 2: rosana aparecida fernandes. 

child. philos., rio de janeiro, v. 21, 2025, pp. 01-23 | e202591737             23 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood 

 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/childhood

